
Indice

1	 INTRODUZIONE  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 1
	 Introduzione .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 1
	 I meridiani sono spazi, non linee . .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 1
	 Formazione delle teorie e realtà vissuta . .  .  .  . 	 2
	 Percezione delle energie  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 2
	 Uno stimolo a scoprire e a sperimentare .  .  .  . 	 3
	 Che cos’è un meridiano?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 3
	 Il livello di comunicazione .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 3
	 “Toccare un’espansione aperta”  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 3
	 Gli organi energetici . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 4
	 Profondità ed espansione del meridiano  .  .  .  . 	 5
	 Kyo e Jitsu: panoramica di un meridiano .  .  .  . 	 6
	 Esercizi per favorire l’espansione  

della percezione .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 6
	 Toccare tutto il corpo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 6
	 Toccare il meridiano alla sua profondità  .  .  .  . 	 7
	 Qualcosa cambia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 8
	 Ogni tocco innesca una reazione energetica . 	 8
	 Ogni area reagisce in modo diverso al tatto  . 	 9
	 Lavorare con gli organi energetici  .  .  .  .  .  .  .  . 	 9
	 Relazione tra un organo energetico e  

il suo meridiano .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 9
	 Che cosa offre il sistema dei meridiani estesi  

all’operatore Shiatsu?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 10
	 Tsubo e direzione del flusso  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 11
	 Il processo di valutazione energetica .  .  .  .  .  .  . 	 12
	 Un esempio pratico  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 13

2	 MERIDIANO DEL POLMONE . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 19
	 Torace  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 20
	 Spalla e arto superiore .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 21
	 Parte anteriore del collo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 24
	 Glutei e arti inferiori . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 25
	 Percorso alternativo del meridiano  

del Polmone nella gamba .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 29

3	 MERIDIANO DELL’INTESTINO CRASSO .  .  .  .  . 	 31
	 Torace anteriore . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 32
	 Spalla, collo e testa . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 33

	 Arto superiore  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 35
	 Pelvi e arti inferiori .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 37

4	 MERIDIANO DELLO STOMACO  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 41
	 Torace anteriore . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 42
	 Collo e testa .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 43
	 Spalla e arto superiore .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 45
	 Da Hara agli arti inferiori . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 47

5	 MERIDIANO DI MILZA/PANCREAS  .  .  .  .  .  .  .  . 	 51
	 Hara e torace .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 52
	 Collo e testa .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 54
	 Arto superiore  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 55
	 Regione inguinale e arti inferiori  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 58

6	 MERIDIANO DEL CUORE . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 61
	 Torace  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 62
	 Testa e collo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 63
	 Arti superiori e mani . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 64
	 Arto inferiore .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 66

7	 MERIDIANO DELL’INTESTINO TENUE .  .  .  .  .  . 	 69
	 Spalla e testa .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 70
	 Arto superiore  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 72
	 Regione lombare e glutei .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 75
	 Arti inferiori .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 77
	 Tragitto alternativo del meridiano  

dell’Intestino Tenue sull’arto inferiore .  .  .  .  . 	 80

8	 MERIDIANO DELLA VESCICA .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 81
	 Testa e collo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 82
	 Spalla e arto superiore .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 84
	 Schiena e pelvi: Seiki Sei Sen e Vescica I  .  . 	 86
	 Vescica I sugli arti inferiori  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 89
	 Vescica II su schiena, pelvi e coscia  .  .  .  .  .  .  . 	 92

9	 MERIDIANO DEL RENE .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 95
	 Parte anteriore del corpo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 96
	 Braccio e polso . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 99



	 Parte posteriore del corpo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	100

10	MERIDIANO DEL PERICARDIO .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	105
	 Torace e collo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	106
	 Arto superiore  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	108
	 Arto inferiore .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 110

11	MERIDIANO DEL TRIPLICE RISCALDATORE  . 	 113
	 Spalla  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 114
	 Collo e testa .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 115
	 Tronco .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 116
	 Arto inferiore .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 118
	 Arti superiori  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	121

12	MERIDIANO DELLA VESCICOLA BILIARE .  .  . 	125
	 Testa  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	126
	 Spalla e tronco . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	128
	 Arti inferiori e piedi  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	131
	 Arto superiore  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	134

13	MERIDIANO DEL FEGATO . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	137
	 Hara, torace e collo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	138
	 Arto superiore  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	141
	 Arti inferiori .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	144

14	VASO CONCEZIONE  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	147
	 Considerazioni preliminari .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	148

	 Pavimento pelvico .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	148
	 Addome . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	149
	 Torace, collo e viso  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	150

15	VASO GOVERNATORE .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	151
	 Considerazioni preliminari .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	152
	 Pavimento pelvico .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	152
	 Bacino e dorso .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	153
	 Parte posteriore di collo e testa  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	154

16	PERCORSO DEI MERIDIANI  
SULLA SPALLA E SULLE QUATTRO  
GRANDI ARTICOLAZIONI  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	157

	 Meridiani della spalla .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	157
	 Punti di riferimento  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	157
	 Percorso dei meridiani (in direzione  

da anteriore a posteriore)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	158
	 I 12 meridiani in corrispondenza  

del gomito  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	160
	 I 12 meridiani sul polso .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	162
	 I 12 meridiani sull’articolazione  

del ginocchio .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	165
	 I 12 meridiani sulla caviglia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	169

17	MERIDIANI NELLA SEZIONE  
TRASVERSALE DEL COLLO, DEL TORACE  
E DELLE ESTREMITÀ .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	175

XVI      Indice



Introduzione
I meridiani sono uno strumento fondamentale 
nello Shiatsu praticato in Occidente. Anche 
gli operatori Shiatsu che si sono interessati ai 
meridiani e li hanno lavorati intensamente per 
molti anni (prima durante la formazione, poi nella 
pratica) probabilmente si sono chiesti più di una 
volta: “Ma i meridiani esistono realmente?”.

È una domanda semplice, la cui risposta non lo è 
però altrettanto, poiché implica il confronto di due 
mondi regolati da leggi diverse: il “Mondo della 
Materia” e il “Mondo delle Energie”.  Nel Mondo 
della Materia è possibile fare affermazioni oggettive 
come: “Questo è un sasso”. Nel Mondo delle Energie 
tale affermazione può ancora essere effettuata, 
ma si avrà una qualche incertezza collegata a essa, 
l’incertezza della soggettività. In virtù della loro 
natura, gli stati energetici possono essere percepiti 
solo soggettivamente. Ciò porta a chiedersi se un altro 
individuo percepisca, interpreti e descriva la propria 
percezione (per esempio per quanto riguarda un 
sasso) nello stesso modo in cui lo faccio io.

Pertanto, l’affermazione “I meridiani esistono” 
può avere significati completamente diversi. Nel 
Mondo della Materia, essa indica che i meridiani 
esistono così come esistono le ossa, i muscoli, i vasi 
sanguigni e i nervi: in questo senso, l’affermazione 
va accettata come una realtà. Nel Mondo delle 
Energie la stessa affermazione significa che 
esiste qualcosa che può essere descritto come 
un “meridiano” e con il quale è possibile fare un 
lavoro concreto. Questo scenario ha a che fare 
più con la possibilità di percepire qualcosa di sé 
stessi, di toccarlo e di osservare la reazione a tale 
contatto. Nel mondo materiale gli oggetti esistono 
indipendentemente dalla persona che li percepisce. 
Nel mondo energetico, invece, la loro esistenza 
dipende da colui che li sta percependo.

Da un punto di vista puramente materialistico non 
è possibile affermare se esistono o meno strutture 
energetiche come i meridiani. Per questo motivo, 
le culture prevalentemente materialistiche mettono 
continuamente in dubbio l’esistenza delle energie e, 
quindi, anche quella dei meridiani.

I meridiani sono spazi, non linee
I fenomeni energetici possono essere percepiti in 
molte parti del corpo. Questi fenomeni potrebbero 
essere considerati come “meridiani”. Seguendo tali 
qualità energetiche, si può sperimentarne il diverso 
carattere e la vitalità in diverse parti del corpo 
attraverso il tatto; in altre parole, si può lavorare 
con loro.

Tuttavia, il loro decorso non è fisso. Le illustrazioni 
che si trovano in libri come questo mostrano i vari 
decorsi sotto forma di linee e costituiscono solo una 
guida da integrare con le descrizioni scritte.  Nel 
corpo c’è molto più da scoprire rispetto  a queste 
semplici linee: ci sono spazi per nuove “esperienze” 
e situazioni che sono pronte per essere scoperte e 
sperimentate.

I meridiani sono reali solo quando vengono 
percepiti da un individuo. Così come ogni 
esperienza è essenzialmente soggettiva, così anche la 
percezione di una realtà energetica è un’avventura 
completamente soggettiva.

Non esiste un’esperienza energetica oggettiva, 
allo stesso modo anche una comprensione più 
profonda (oltre la logica della mente) esiste solo nel 
soggettivo.

Ciononostante, è possibile comunicare sull’esperienza 
vissuta. Ci si può scambiare le proprie esperienze e i 
vissuti riguardanti i fenomeni dei meridiani con altre 
persone, proprio come si fa con altre esperienze della 
vita. Inoltre, si possono condividere pensieri su come 
interpretare tali esperienze. Si possono progettare 

Introduzione

CAPITOLO

1



modelli e sviluppare teorie in modo che la mente e il 
cuore integrino più facilmente le esperienze effettuate 
nel mondo. Il modello dei meridiani e la teoria 
corrispondente sono il risultato di questo scambio di 
esperienze.

Le teorie e i modelli possiedono una caratteristica 
fondamentale: più complicati sono, più diventano 
lontani dalla realtà percepita. Per realtà, qui si 
intende esclusivamente ciò che può essere percepito 
soggettivamente. Applicare teorie e modelli 
nella pratica dello Shiatsu significa ritornare 
all’esperienza soggettiva che li ha generati.

Le diverse culture hanno punti di vista differenti 
sull’uomo e sulle energie vibrazionali. 

Ciò non sorprende, dato che una delle principali 
differenze tra le culture è che determinate cose 
vengono percepite, interpretate e comprese in modi 
diversi. Di tutte le civiltà antiche, quella cinese è stata 
l’unica a sviluppare il modello dei meridiani, che fu 
adottato e utilizzato in maniera creativa da culture 
vicine in Tibet,  in Giappone e in Corea. In altre 
culture tradizionali di altri continenti (per esempio 
in India) si trova una conoscenza completamente 
diversa dell’esperienza della realtà umana.

Formazione delle teorie e realtà vissuta
È evidente che la realtà energetica e la realtà vissuta 
degli esseri umani possono essere interpretate 
in molti modi. Tutti i modelli energetici sono 
solo interpretazioni di esperienze vissute; essi 
non riproducono esattamente l’esperienza 
effettiva. Il modello dei meridiani è un esempio 
di tale interpretazione e della cultura specifica 
dell’esperienza vissuta.

Le varie teorie e i diversi modelli riguardanti la 
vita e la salute sviluppati da culture diverse sono 
l’espressione di secoli, o addirittura di millenni, 
della comunicazione della società sulle esperienze 
vissute. Queste ultime hanno una cosa in comune: 
si può lavorare con loro per il benessere e la salute 
delle persone. Per esaurire appieno il potenziale 
insito nel rispettivo sistema è necessario fare 
proprio il modello di pensiero e di esperienza e 
immergere sé stessi in questo mondo, diventando 
così, in un certo senso, parte di esso.

Per gli scienziati e per le persone che sono state 
plasmate dalla nostra attuale cultura scientifica, 

probabilmente è ancora difficile lasciarsi 
coinvolgere dal mondo dell’esperienza soggettiva 
e considerare quel mondo come qualcosa di reale, 
valido e importante alla pari dei risultati della 
ricerca scientifica oggettiva. Dopo tutto, è proprio 
il soggettivo a essere considerato come una fonte di 
inganno, errore e incomprensione.

Il Mondo delle Energie (e quindi anche il fenomeno 
dei meridiani) può essere compreso solo da coloro 
che hanno il coraggio di aprirsi alla soggettività. 
Se un’esperienza soggettiva è riconosciuta come 
reale, l’esperienza individuale, interiore, diventa 
più chiara, più potente e riconoscibile per la sua 
ricchezza. È affascinante pensare che nella visione 
offuscata e nell’incertezza della soggettività vi 
sarebbero la chiave della chiarezza interiore, la 
percezione distinta  dei fenomeni energetici e una 
migliore comprensione di un individuo.

Percezione delle energie
Ebbene sì, i meridiani esistono. Tuttavia, come tutti 
i fenomeni energetici, sono percepibili solo se la 
persona che li percepisce si trova in una particolare 
condizione interiore, una condizione che potrei 
descrivere con i termini di ampiezza focalizzata e 
apertura. Si potrebbero spendere molte parole su 
questi termini: la cosa essenziale è sperimentarle da 
sé, e la pratica dello Shiatsu offre un percorso per 
farlo.

Il mondo energetico segue leggi diverse da quelle 
del mondo materiale. Il mondo fisico o corporeo 
appare tanto più concreto e reale quanto più 
concentriamo la nostra attenzione sui dettagli, 
quanto più focalizziamo la nostra mente sui minimi 
particolari. Con il mondo energetico, la situazione 
è diversa. Diventa tanto più reale e comprensibile 
quanto più ampliamo la nostra mente, lasciamo 
andare e persino ci permettiamo di perdere ciò 
che è stato scoperto, se necessario. La percezione 
energetica è fondamentalmente un fenomeno di 
risonanza. Pertanto, ampiezza e apertura sono 
prerequisiti essenziali per potenziare la nostra 
capacità di risonanza, necessaria per la percezione 
energetica.

L’espansione interiore che consente di percepire 
i fenomeni energetici è accompagnata da una 
percezione più profonda e raffinata del ricevente. 
Quindi, la pratica dello Shiatsu è un addestramento 

2      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu



che porta a espandere l’interno e a raffinare la 
percezione. Ed è proprio qui che risiedono la 
ricchezza e il fascino dello Shiatsu.

Uno stimolo a scoprire e a sperimentare
Questo libro trasmette teorie, anche se nello 
Shiatsu (come in qualsiasi altra forma di lavoro 
con le persone), le teorie non hanno molta 
importanza. Tuttavia, il sapere è necessario per 
fornire alla nostra mente un orientamento chiaro, 
per organizzare meglio le connessioni, beneficiare 
delle esperienze altrui ed evitare errori evitabili. Le 
descrizioni teoriche non potranno mai sostituire la 
realtà, ma possono soltanto fungere da guida per la 
sperimentazione della realtà.

I meridiani non costituiscono, come talvolta si 
sostiene, l’essenza dello Shiatsu. L’essenza dello 
Shiatsu è l’incontro di due persone. In questo senso, 
lo Shiatsu può essere praticato in modo adeguato 
anche senza meridiani. Ciononostante, i meridiani 
sono strumenti utili quando si lavora con i pazienti. 
Essi permettono all’operatore Shiatsu di essere in 
contatto con una qualità energetica in tutto il corpo, 
o, in altre parole, di essere in contatto con la corda 
vibrante di una persona (su un livello corporeo, 
psicologico, mentale e spirituale), essere in contatto 
con tutto il corpo, percepire la diversa vitalità di 
questa qualità in varie zone del corpo e lavorare con 
interruzioni importanti del campo di vibrazione.

In questo senso i meridiani qui descritti servono 
come orientamento per un’avventura: la percezione 
e la scoperta dei fenomeni energetici non possono 
certo essere descritte in un libro, ma ci si augura 
che questo manuale stimoli e incoraggi il lettore a 
compiere il proprio viaggio di scoperta.

Che cos’è un meridiano?

Il livello di comunicazione
Sotto la superficie di tutto il corpo c’è un livello che, 
quando toccato, più facilmente di altri consente di 
entrare in comunicazione diretta con altre aree del 
corpo e con l’intero essere umano. Questo livello 
può essere chiamato il “livello di comunicazione”.

In diverse zone del corpo, la mano di colui che 
“lavora con il corpo” entra in contatto con tale 
livello a diverse profondità. Per esempio, sulla parte 
interna del polso esso è situato a livello o appena 
sotto la pelle; nell’area di VC17 è prevalentemente 
localizzato nello sterno o nel tessuto connettivo 
appena al di sopra di esso, in modo che anche 
un tocco leggero permette di stabilire il contatto 
con esso. In altre aree, per esempio sulla parte 
posteriore della coscia, questo livello va molto in 
profondità. A questo livello, occorre andare diversi 
centimetri in profondità per poterlo toccare.

Il livello di comunicazione è un fenomeno sia fisico 
sia energetico. Da un lato, esso richiede un contatto 
fisico reale, il contatto consapevole di una struttura 
fisica percepibile (per esempio un muscolo o una 
fascia) in modo da raggiungerlo. Dall’altro, questo 
livello rappresenta uno spazio in cui, come avviene 
con tutti i fenomeni energetici, si può entrare solo 
se il tocco dell’operatore va oltre il contatto fisico 
reale espandendosi in apertura, oppure se l’operatore 
permette a tale spazio di svilupparsi dentro di lui.

I meridiani dello Shiatsu fanno parte di questo 
livello di comunicazione. Come le venature di 
una foglia, essi rappresentano le speciali vie di 
collegamento e di trasmissione all’interno di tale 
livello. Con l’aumentare dell’esperienza (l’aiuto 
competente di un insegnante esperto è molto utile), 
l’operatore Shiatsu sarà in grado di localizzare 
in molti luoghi queste “spesse” ramificazioni del 
meridiano al rispettivo livello.

In questo contesto è utile percepire le differenze 
nel tessuto che viene penetrato dal livello di 
comunicazione nell’area in questione. Tali 
differenze sono indotte dallo stato di attività 
energetica dei meridiani come espressione dell’agire 
fisico e psichico.

“Toccare un’espansione aperta”
Il meridiano appare come una struttura puramente 
energetica. È solo attraverso il “tocco che si 
espande” che si può entrare in contatto con esso. E, 
come per tutte le strutture energetiche, una capacità 
di risonanza aumentata attraverso un’“ampiezza” 
interiore in colui che percepisce è l’unico modo per 
avvertirle. Tocco che si espande significa sentirsi 
leggeri e aperti nel contatto. Si tratta di un processo 
che, con l’aumentare della pratica, quasi avviene da 

Capitolo 1 • Introduzione      3



4      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu

solo. Può essere favorito da esercizi specifici. Esso è 
accompagnato da un rilassamento delle spalle e da 
un’apertura almeno parziale di ostruzioni presenti 
in varie aree del proprio corpo. Il tocco effettuato 
in questo modo rende insignificanti gli sforzi 
periferici e la tensione mentale e fisica.

Il contatto e la percezione provengono quindi 
dall’intero corpo, soprattutto dall’interno dello 
spazio corporeo, dall’Hara e dal cuore. Un luogo 
all’interno di Hara sembra essere di particolare 
importanza: la regione del plesso solare, il luogo 
dell’incontro negli esseri umani.

Da un punto di vista fisico, il tocco che si espande 
appare piuttosto confuso. È interessante notare che 
è proprio questa confusione relativa che ci permette 
di “vedere chiaramente”.

Ciò che si può percepire e toccare in questo luogo 
sono i rami principali dei meridiani. Secondo le 
teorie della Medicina Orientale, i meridiani sono 
manifestazioni dei relativi organi energetici. I rami 
principali si dividono più volte, si diffondono 
in tutto il corpo e i rami più piccoli alla fine 
raggiungono ogni cellula del corpo.

Gli organi energetici
Per comprendere i meridiani, è importante capire 
il concetto di organi (energetici). Ci sono 12 
diversi organi energetici. Con una sola eccezione 
(il “Triplice Riscaldatore”), essi prendono il nome 
degli organi anatomici/fisiologici (per esempio 
Stomaco, Cuore, Reni) con i quali hanno un 
rapporto speciale. Tuttavia, l’importanza dei 
meridiani va ben oltre la funzione dell’organo 
fisico, presentandosi piuttosto sotto forma di vari 
livelli vibrazionali. Essi penetrano, collegano e 
controllano i vari livelli in cui si manifesta la vita, 
per esempio, il corpo fisico, emozionale, mentale e 
spirituale degli esseri umani.

I meridiani non sono identici all’organo energetico 
da cui prendono il nome. Essi sono piuttosto delle 
aree in cui la qualità e l’informazione vibrazionale 
dell’organo sono amplificate in modo che possano 
essere più facilmente percepite e toccate. Bisogna 
supporre che, in ultima analisi, ogni cellula trasporti 
l’informazione su tutti i 12 livelli vibrazionali; lo 
stesso vale anche per le aree più piccole delle parti 
emozionale, mentale e spirituale del corpo.

I meridiani principali sono le strade principali per 
la trasmissione delle informazioni dal tutto alle 
singole parti dell’essere umano, e viceversa. Nello 
Shiatsu, essi costituiscono una sorta di interfaccia 
cui il medico può accedere (come quando si fa il 
“login”) con un tocco rilassato. Così l’operatore 
può influenzare in vario modo le stesse vie di 
informazione o gli organi energetici corrispondenti.

L’organo energetico può essere raggiunto in 
una parte diversa del corpo o attraverso modelli 
energetici diversi da quelli dei meridiani, forse 
anche a livelli non situati primariamente nel 
corpo. La conoscenza delle aree in cui un organo 
energetico può manifestarsi nel corpo, così come 
la percezione sottile della qualità dell’atmosfera 
“nello spazio” svolgono un ruolo importante in 
questo contesto. Questo argomento non verrà 
ulteriormente discusso qui. 

A livello fisico, gli organi risiedono nel tronco, 
nelle tre camere del Riscaldatore dove sono più 
facilmente percepibili. Sebbene gli organi siano 
presenti anche su altri livelli dell’esistenza umana, 
nello Shiatsu la loro espressione nel corpo è 
particolarmente importante, poiché lo Shiatsu 
lavora direttamente con il corpo. Lo Shiatsu è 
sempre anche lavoro corporeo.

Per me, lo Shiatsu è innanzitutto, e soprattutto, 
lavorare con un organo energetico, lavorare con i 
livelli vibrazionali. Un buon contatto con il corpo 
e uno spirito aperto stabiliscono il collegamento 
con l’organo energetico. Il lavoro con un meridiano 
fornisce un approccio tecnico che facilita il contatto 
con il livello vibrazionale corrispondente. Nello 
Shiatsu, il lavoro con i meridiani è un importante 
strumento tecnico.

Il lavoro con i meridiani è fondamentale, in quanto 
le informazioni fornite da un organo energetico 
sono trasportate anche nei meridiani. Ciò include 
blocchi e deformazioni. Tali modificazioni 
e interruzioni nel flusso di una sezione del 
meridiano sono espressione di informazioni 
dall’intero ai suoi sottoinsiemi, con l’obiettivo di 
mantenere l’omeostasi dell’intero sistema. Vengono 
stabilite per incarico dell’intero sistema, che in 
quel momento non conosce una soluzione più 
economica per un problema esistente, di queste 
restrizioni (energeticamente costose) del campo 
vibrazionale del Ki.



Al contrario, ora possono essere offerte all’intero 
sistema altre possibilità di soluzione, eventualmente 
migliori, attraverso il miglioramento del flusso 
in singole sezioni del meridiano e influenzando 
la qualità della vibrazione dell’organo energetico 
correlato. Questo è il significato dello Shiatsu dei 
meridiani, l’importanza dello Shiatsu terapeutico in 
generale.

Lo Shiatsu dei meridiani offre un modo semplice 
ed elegante per lavorare in modo continuativo con 
una qualità di vibrazione e, attraverso il contatto, 
espandere lo spazio di risonanza di questa qualità 
dell’organo anche nelle aree del corpo distanti l’una 
dall’altra.

Profondità ed espansione del meridiano
L’influenza sul livello di vibrazione di un organo 
energetico si realizza attraverso una presenza 
calma e diretta nel meridiano. Un semplice tocco 
è sufficiente; manipolazioni speciali non sono 
necessarie e possono anzi comprometterne gli effetti.

A questo punto sarebbe utile chiarire che cosa 
s’intende quando si parla di “vibrazioni” di un 
meridiano. La Medicina Cinese dice che il Ki 
“fluisce” nei meridiani. In vari testi si legge che il 
flusso di Ki avviene a una velocità pari all’ampiezza 
di una mano per respiro.

Anche se questa affermazione può essere precisa, 
nello Shiatsu io non la ritengo pertinente. Le 
reazioni all’interno e al di là di un meridiano, 
così come il contatto tra due zone che vengono 
toccate, si verificano molto rapidamente, certo 
più velocemente di quanto un essere umano possa 
pensare. Tutto quello che si può fare è osservare e 
poi riferire quanto è successo.

Io preferisco considerare i meridiani come spazi 
vibrazionali. Attraverso la sua capacità di vibrare 
e produrre una risonanza, ogni parte di un 
meridiano è collegata a tutte le altre. In questo 
modo, l’informazione fornita da ogni parte è 
accessibile in tutte le altre. Le interruzioni nello 
spazio di vibrazione, in questa concezione, sono 
luoghi in cui la capacità di vibrazione è limitata per 
vari motivi. Ciò riduce non solo la vitalità dell’area 
interessata, ma anche la sua reattività e la capacità 
di espressione dell’intero meridiano e dell’organo 
energetico correlato.

Un semplice tocco all’interno del meridiano può 
risolvere o ridurre questi blocchi. Un tocco simile è 
come immergersi nel mare del meridiano, ma non è 
sufficiente trovarsi in quella parte della superficie del 
corpo, in cui secondo la teoria si trova il percorso del 
meridiano, anche se la conoscenza di tali percorsi è 
un prerequisito essenziale per questo tipo di lavoro. 
Il semplice tocco significa che tutta la persona e il 
corpo dell’operatore diventano parte di questo tocco 
in modo naturale. Tecnicamente ciò comprende 
profondità fisica ed espansione energetica.

Profondità fisica significa che l’operatore raggiunge 
tale profondità nel corpo del ricevente, nel punto 
in cui il livello di comunicazione e il meridiano 
s’incontrano. Come descritto in precedenza, queste 
profondità potrebbero variare molto in differenti 
aree del corpo. Quando si cerca consapevolmente 
di stabilire tale profondità in un esercizio specifico 
durante una lezione, gli studenti e le studentesse 
sono spesso sorpresi di quanto profonda essa possa 
essere. Lo Shiatsu è sempre un lavoro corporeo 
e la profondità fisica è una sua componente 
fondamentale.

Espansione energetica significa entrare in contatto 
reale con il meridiano come un’entità energetica. 
Come descritto in precedenza, ciò richiede un senso 
di espansione e di apertura da parte dell’operatore. 
Presenza, espansione e ampiezza sono prerequisiti 
per una capacità di risonanza intensificata nella 
persona che tratta. Entrare in contatto con uno 
spazio energetico, come lo spazio di un meridiano, 
è un fenomeno di risonanza. Entrando in un 
meridiano in questo modo, si può scoprire che i 
meridiani sono strutture davvero tridimensionali.

Sebbene in realtà non esista un confine esterno, 
quando si entra in un meridiano c’è un punto 
in cui si possono percepire le sue vibrazioni 
specifiche per la prima volta, al di là della chiara 
reazione iniziale al tatto. Questo punto di ingresso 
sembra dipendere dall’attenzione della persona 
che tocca ed è possibile che la sua profondità vari 
a seconda dell’operatore. Tuttavia, per chi osserva 
il trattamento, il punto di ingresso è chiaramente 
percepibile. Ci si potrebbe riferire a esso come alla 
periferia del meridiano.

La periferia è Yang, e la reazione energica al tatto 
in questo punto è relativamente “intensa”, ossia è 
facilmente percepibile.

Capitolo 1 • Introduzione      5



6      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu

Andando un po’ più in profondità, si tende 
ad avvicinarsi al centro. Se il contatto rimane 
puramente fisico, il centro non verrà raggiunto. 
Da un punto di vista fisico, si potrebbe essere 
nel posto giusto, ma non essere ancora arrivati. 
Ciò ha a che fare con la natura energetica di un 
meridiano. Si può entrare nello spazio energetico 
solo se l’espansione e l’apertura sono presenti 
nella persona che tocca come una specie di 
chiave.

Il centro dello spazio è Yin, e la reazione energetica 
al contatto con il centro spesso provoca una 
sensazione di sorprendente calma.

Kyo e Jitsu: panoramica di un meridiano
Seguendo il percorso di un meridiano molto 
attentamente, si può notare che in aree diverse 
il contatto iniziale, la periferia e il centro di un 
meridiano possono trovarsi a diverse profondità 
e che la reazione al tatto può anche variare 
notevolmente.

Il primo contatto può stabilirsi con il primo tocco 
delicato sulla pelle o anche prima. In un’altra area 
ci potrebbe essere il bisogno di andare un po’ in 
profondità, forse di alcuni centimetri, prima di 
notare una reazione. Tra la reazione iniziale e il 
raggiungimento del centro del meridiano ci può 
essere uno spazio significativo, che deve essere 
attraversato dall’operatore; ma essi possono 
anche essere molto vicini, tanto da sembrare quasi 
identici. La reazione al tatto può essere netta e 
distinta, oppure appena percettibile o sfumata. 
Tutto sembra dipendere dalla qualità energetica 
del meridiano (e da quella degli organi energetici 
sottostanti) nel punto in questione.

Organizzando i vari fenomeni si può dire che 
nelle aree in cui il flusso di Ki è (parzialmente) 
perturbato tali fenomeni sono particolarmente 
evidenti. Le aree in cui l’energia del meridiano si 
avvicina alla superficie e in cui la reazione al tatto 
è distinta (“intensa”) e piuttosto “netta” e “vivace” 
possono essere descritte come Jitsu. Al contrario, 
le aree in cui il contatto iniziale avviene solo a una 
maggiore profondità e la reazione è più “cupa”, 
calma o “diffusa” (può ancora essere intensa) 
indicano una condizione Kyo.

In un profondo stato di Kyo, il primo contatto e 
il centro possono essere distanti l’uno dall’altro; 

il terapeuta potrebbe dover percorrere un tragitto 
relativamente lungo prima di toccare il centro. 
Più intensamente una zona si trova in Jitsu, più 
vicine possono essere la periferia e il centro, talvolta 
diventando difficili da distinguere. Tuttavia, a causa 
della grande tensione tissutale, potrebbe essere 
impossibile penetrare fisicamente fino al centro del 
meridiano.

Mettendo insieme le esperienze effettuate lungo il 
meridiano, emergerà un paesaggio fatto di valli e 
di colline. In linea di principio, si può dire che in 
generale i punti importanti per il trattamento lungo 
il meridiano si trovano in aree con la maggior 
parte di Kyo o Jitsu. Queste sono le zone in cui 
la perturbazione del flusso del meridiano è più 
pronunciata. In altre parole, si tratta di aree in cui 
la capacità vibrazionale dello spazio energetico del 
meridiano è più compromessa.

Leggendo queste osservazioni si potrebbe pensare 
che la capacità di percepire questi fenomeni 
richieda doti speciali, quasi soprannaturali. Non 
è così. Per secoli lo sviluppo della percezione 
energetica non è stato semplicemente considerato 
come particolarmente importante dalla cultura 
occidentale e, quindi, non è stato trasmesso 
nell’educazione. Ma se c’è un interesse, tale 
percezione può essere appresa, poiché l’interesse 
è quasi l’unico prerequisito indispensabile. 
Perseverando nella pratica dello Shiatsu la 
percezione energetica continuerà a svilupparsi.

Esercizi per favorire l’espansione  
della percezione
Durante la formazione presso la Scuola di Shiatsu 
di Amburgo, si cerca di favorire lo sviluppo 
dell’espansione della percezione con esercizi 
speciali; in particolare le cosiddette tecniche interne 
supportano la volontà del corpo a partecipare a 
questa avventura. Qui di seguito vengono descritte 
due di queste tecniche.

Toccare tutto il corpo
Questo esercizio è molto semplice e come tutte 
le tecniche interne è molto efficace. Il principio 
è sempre quello secondo cui l’operatore entra in 
pressione Shiatsu e tocca come farebbe di solito. 
L’esercizio consiste nell’associare il contatto con 



una particolare immagine, che caratterizza questo 
particolare esercizio. 

In genere è più facile utilizzare le immagini quando 
si toccano le aree Kyo, mentre tende a essere più 
difficile con le aree Jitsu. Questo esercizio può 
ovviamente essere effettuato su tutte le parti del 
corpo, cosa che dovrebbe essere davvero provata. 
Si deve semplicemente immaginare che il tocco 
riguardi non solo l’area in cui il pollice, la mano 
o un’altra parte del corpo sembri appoggiare sul 
corpo del paziente, ma che agisca ben oltre questo, 
se ha senso, fino a coinvolgere l’intero corpo 
dell’altro individuo.

All’inizio potrebbe non essere così semplice creare 
questa immagine mentale. Ma una volta che diventa 
viva, influisce sul corpo del ricevente. Come se questa 
percezione, che l’intero corpo sia raggiunto, sia 
possibile solo se anche nel corpo dell’operatore accade 
qualcosa di simile. E questo è tutto quello che avviene. 

Per esempio, le spalle dell’operatore potrebbero 
allargarsi, potrebbe sentirsi internamente più 
aperto e più morbido, la schiena potrebbe diventare 
leggermente più diritta, il bacino potrebbe 
cambiare leggermente posizione, il contatto con il 
suolo potrebbe diventare più evidente o potrebbero 
emergere in quel momento particolare alcune zone 
nel corpo dell’operatore che, prima in tensione, 
sente ora il bisogno di rilassarsi. 

Questo è proprio ciò che conta: la rilassata, chiara 
intenzione di raggiungere l’intero corpo del 
ricevente attraverso il tocco produce nel corpo 
dell’operatore il desiderio di creare il prerequisito 
per questo tipo di tocco e cioè diventare più aperto 
e leggero e lasciarsi andare nell’area interessata, 
consentendo in tal modo allo spazio di espandersi 
al proprio interno.

Un tocco che interessa l’intero corpo è superiore 
al contatto puramente fisico. All’interno del tocco 
corporeo si sviluppa una componente “energetica”, 
possibile solo se si sviluppa uno “spazio” all’interno 
del corpo dell’operatore. 

Se si lavora regolarmente durante le sedute di Shiatsu 
con questo concetto, il corpo inizia a riconoscere 
il tipo di esperienza che desidera manifestarsi 
sempre più rapidamente a ogni trattamento. Alla 
fine diventerà così familiare che il terapeuta può 
generare lo stato di apertura dentro di sé quasi con 
un semplice clic, come premendo un pulsante.

Toccare il meridiano alla sua profondità
Non è raro per gli studenti e gli operatori Shiatsu 
credere che il loro tipo Shiatsu sia lo Shiatsu 
dei meridiani semplicemente perché seguono il 
percorso dei meridiani con il pollice. Tuttavia, 
questo tipo di Shiatsu sui meridiani offre solo 
un assaggio di ciò che il lavoro sui meridiani può 
davvero significare.

Focalizzare l’attenzione sul meridiano quando lo si 
tocca è importante almeno quanto una conoscenza 
approfondita dei percorsi dei meridiani. I meridiani 
sono entità energetiche molto intricate, la cui 
presenza può essere notevolmente amplificata 
dalla nostra attenzione durante i trattamenti. Solo 
un’attenzione ampia, e allo stesso tempo focalizzata 
e chiara, rende i meridiani realmente percepibili 
e tangibili. È ovvio che lo Shiatsu dei meridiani 
sarà tanto più efficace quanto più chiaramente 
un meridiano viene percepito e quanto più si è 
in grado consapevolmente e deliberatamente di 
toccarlo.

L’“osservazione” dei meridiani fa parte di tutto 
ciò. Quanta più difficoltà si fa e quanto più sforzo 
si compie, tanto più sfuggenti essi diventano per 
l’occhio che li ricerca, come avviene anche con 
altri modelli energetici. È più facile per coloro che 
scoprono la percezione energetica di un meridiano 
per caso, come se “inciampassero” in esso. Ci sono 
due prerequisiti indispensabili: tanta pratica e 
un serio interesse per l’argomento. Il seguente 
esercizio può essere una buona base per percepire i 
meridiani più facilmente, ma non rende superflui i 
prerequisiti appena citati.

È meglio effettuare la pratica in piccoli gruppi di 
3-4 persone prima di provarla in un trattamento. In 
gruppi di 3-4 persone, infatti, 1-2 osservano mentre 
una persona lavora su un’altra e, da osservatori, 
si possono vedere più cose rispetto a quando si è 
l’operatore. Si tratta di un fenomeno fondamentale 
per quanto riguarda le percezioni energetiche: 
quanto più si è vicini all’evento, meno si è in grado 
di “osservare”. Per il nostro esercizio, una distanza 
di 1,5-2 metri tra gli osservatori è ottimale. In piedi, 
noterete che “vedere” risulta più facile.

È utile iniziare l’esercizio con un meridiano “forte”, 
ossia un meridiano di cui anche una persona non 
addestrata percepisce facilmente la qualità (un 
meridiano o un organo può essere “forte” o “calmo”, 

Capitolo 1 • Introduzione      7



8      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu

a seconda del suo stato vibrazionale interiore). 
In condizioni normali lo Stomaco, la Vescicola 
Biliare e la Vescica tendono a essere tipicamente 
“forti”, specialmente i loro percorsi sulla gamba. Il 
meridiano del Pericardio sul braccio ne è un altro 
esempio.

Qualcosa cambia
Dopo avere scelto la sezione di un meridiano, 
l’operatore sceglie una posizione semplice per 
il trattamento, localizza il meridiano in oggetto 
secondo il percorso teorico di questo e poi, 
consapevolmente, affonda con il pollice o le dita 
mediane.

Gli osservatori percepiranno un cambiamento 
a diversi gradi di profondità mentre l’operatore 
effettua questa manovra. È difficile descrivere la 
natura di questo cambiamento: semplicemente si 
percepisce qualcosa di diverso.

Si tratta di un cambiamento che di per sé non 
viene visto. Si può percepire qualcosa nel corpo 
o nello spazio circostante. È qualcosa di sottile, 
ma per lo stesso motivo è qualcosa che non è per 
niente particolare. Quando lo si scopre, si ha spesso 
l’impressione di conoscerlo da sempre, e del resto  è 
proprio così. Noi percepiamo costantemente tutto 
ciò nella vita quotidiana, ma solo raramente  lo 
facciamo consapevolmente.

Qualcosa cambia perché la persona che tocca 
si avvicina al meridiano. Si potrebbe dire che la 
persona sta contattando la superficie del meridiano.

In sostanza, si può dire che raggiungere il “centro” 
di un meridiano, o di uno Tsubo, è una sensazione 
buona e soddisfacente sia per gli osservatori sia 
per la persona trattata (e, con una certa esperienza, 
anche per l’operatore).

Ma se l’operatore non riesce a raggiungere tale 
obiettivo può anche essere un’esperienza molto 
frustrante.

A questo riguardo, si può osservare un fenomeno 
assai interessante. Se la persona che tocca è in uno 
stato di tensione (per esempio delle spalle o delle 
braccia), l’osservatore ha spesso l’impressione che il 
meridiano non venga realmente raggiunto, anche se 
l’operatore è andato sufficientemente in profondità. 
Anche se l’operatore è fisicamente penetrato 
abbastanza in profondità, se allarga le spalle, gli 

arti e, in generale, tutto il corpo entrando più in 
risonanza, e allo stesso tempo si concentra rilassato e 
focalizzato sul punto toccato, la reazione percepibile 
diventerà più sottile. Tuttavia, contemporaneamente, 
l’osservatore avrà sempre più l’impressione che quel 
tocco sia un “colpo a segno”.

Ogni tocco innesca una reazione  
energetica
Come si possono spiegare queste osservazioni? 
È ovvio che ogni contatto innesca una reazione 
energetica nel corpo, la quale, analogamente ai 
sonar o alle onde luminose, si diffonde nello spazio. 
Queste onde colpiscono anche le persone presenti 
in questo spazio, in parte penetrano in esse (questo 
è il motivo per cui tali reazioni sono percepibili). 
Spesso una persona che osserva sentirà la reazione 
energetica nel proprio corpo.

Il tocco che innesca una tale reazione può essere 
fisico, per esempio attraverso le mani dell’operatore. 
Anche le strutture energetiche possono essere toccate 
con l’attenzione focalizzata, producendo anch’esse 
una reazione chiaramente percepibile. Nello Shiatsu 
dei meridiani si lavora con il corpo e con la mente. 
Considerato sotto questa luce, lo Shiatsu è sempre 
anche una sorta di Qigong calmo.

Quando la mano dell’operatore entra in contatto 
con la “superficie” di un meridiano, inizialmente 
ci sarà una specie di “reazione di soglia”. Questa 
indica che il contatto innesca una modificazione 
energetica percepibile. Con l’esperienza, questi 
esercizi permettono di notare che, quando ci si 
avvicina, ci sono diversi cambiamenti graduali 
simili. Più chiara è l’attenzione dell’operatore nello 
stabilire un contatto con il meridiano, più distinti 
saranno tali cambiamenti. Se il contatto mentale è 
forte, la prima reazione di soglia potrebbe già essere 
notata al di fuori del corpo fisico, anche prima che 
la mano dell’operatore tocchi la sua superficie.

Questa reazione “esterna” è relativamente Yang: in 
altre parole, è relativamente distinta. E più positiva 
(ossia Jitsu) è la polarità della zona toccata, più 
distinta sarà tale reazione. Ma ci può anche essere 
una reazione pronunciata in uno stato Kyo.

In base alle conoscenze che io ho accumulato 
finora sul tocco del “centro del meridiano”, la 
reazione energetica risultante sembra essere di 



natura diversa. Essa è relativamente Yin rispetto 
alla soglia di reazione a livello della superficie. È più 
tranquilla, ma spesso anche più potente.

Anche se la percezione energetica ha più a che 
fare con le sensazioni nel proprio corpo, piuttosto 
che con l’osservazione esterna, gli occhi sono 
molto importanti per questo tipo di percezione. 
Attraverso l’osservazione del lavoro in uno stato 
rilassato, è molto più facile percepire qualsiasi 
reazione rispetto a quanto avverrebbe a occhi 
chiusi. È come se i nostri occhi non fossero solo 
un organo puramente ottico, ma si focalizzassero 
anche sul nostro spirito. Essi ci permettono di 
stabilire un contatto con le strutture energetiche. 

È necessaria una certa pratica per “vedere” ciò che 
è stato descritto in precedenza a occhi chiusi, ma le 
persone non vedenti sono spesso in grado di farlo.

Ogni area reagisce in modo diverso al tatto
Le reazioni osservate possono essere molto 
differenti. A seconda dello stato energetico dell’area 
toccata, la prima reazione periferica può essere 
percepita chiaramente dal primo tocco leggero 
sulla superficie della pelle (per esempio nei casi di 
marcate condizioni Jitsu), oppure può essere sentita 
solo relativamente debole a una grande profondità 
(per esempio se il meridiano nell’area interessata 
si trova in una grande condizione Kyo). Toccare 
il centro può essere molto “tranquillo”, ma anche 
molto potente (per esempio in un Tsubo Kyo) o 
relativamente “forte” e “diretto” (per esempio in 
un’area di marcato Jitsu).

Se non avete avuto l’opportunità di acquisire 
esperienza con questo tipo di percezione, 
inizialmente potreste avere la sensazione di non 
ottenerla affatto. Questa sensazione cambierà molto 
presto. Questo esercizio è così facile che anche le 
persone che osservano per la prima volta possono 
in genere sentire le reazioni.

Il passo successivo è quello di sperimentare queste 
reazioni non in veste di osservatore, ma come 
operatore. Ciò è un po’ più difficile, ma può essere 
realizzato con l’aiuto degli altri. Coloro che sono 
desiderosi di scoprire qualcosa in più esamineranno, 
nel loro lavoro clinico, come un’area o una sezione 
di un meridiano è differente dalle altre e, alla fine, 
saranno in grado di integrare i loro risultati nei 
trattamenti. Per esplorare ulteriormente questo 

esercizio si consiglia di impiegare fino a un massimo 
di 10 minuti durante un trattamento per praticare 
la pressione Shiatsu, con tutta la vostra attenzione, 
instaurando un primo contatto con il meridiano e 
toccando il centro a un livello profondo.  Una volta 
acquisita una certa esperienza, questa attenzione 
può essere applicata a ogni area.  Alla fine, la tecnica 
diventerà così familiare che non si desidererà 
nessun’altra forma di Shiatsu.

Lavorare con l’energia dei meridiani richiede 
prima di tutto il desiderio di toccare il meridiano al 
suo centro. Non solo le mani, ma anche lo spirito 
dovrebbe essere pronto per questo contatto. Ciò si 
può apprendere con questo esercizio. In secondo 
luogo, c’è bisogno di disponibilità a stabilire un 
contatto con i modelli energetici. Questo richiede 
cedevolezza interiore e leggerezza. Un tale stato 
interno nell’operatore è facilitato da tecniche interne 
come il “tocco dell’intero corpo”, il “campo Ki libero” 
o il “campo Ki focalizzato”/“proiezione Ki”.

Lavorare con gli organi 
energetici

Relazione tra un organo energetico e il 
suo meridiano
La base per comprendere il sistema dei meridiani si 
fonda sulla teoria secondo cui gli organi energetici 
e i meridiani rappresentano livelli vibrazionali del 
corpo. Gli organi energetici hanno una relazione 
concreta con le funzioni e le capacità basilari del 
corpo umano, come la gestione della forza di base, 
la capacità di stabilire confini o scambi, soddisfare 
bisogni, assimilare nutrienti, integrare esperienze e 
altro ancora.

Questi livelli vibrazionali hanno anche una 
relazione con gli organi interni e con altri aspetti 
materiali del corpo, per esempio il tessuto 
connettivo, le ossa, i vasi sanguigni, il sistema 
nervoso ecc. La Medicina Tradizionale Cinese 
(MTC) definisce questo rapporto come sistema dei 
meridiani o degli organi.

A differenza di quelle di un organo fisico, le 
funzioni di un organo energetico sono molto più 

Capitolo 1 • Introduzione      9



10      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu

ampie, essendo collegate ai livelli fisico, mentale ed 
emozionale. 

L’organo fisico è una parte dell’organo energetico, 
per così dire, un’espressione corporea di questo 
livello di vibrazione. Ogni organo energetico vibra 
a modo suo a livello fisico, emotivo, mentale e 
spirituale.

Questo “modello vibrazionale” può essere 
paragonato a un’orchestra, in cui gli organi 
energetici sono rappresentati dai vari strumenti 
musicali. Vibrando insieme, essi fanno sviluppare 
il motivo musicale particolare di ogni singola 
persona. Ogni strumento, ovvero ogni organo 
energetico, suona o vibra alla propria frequenza 
e, di conseguenza, mette il campo generale del Ki 
di questa persona nella sua specifica vibrazione. 
Questa vibrazione dell’organo, come quella 
dell’intera persona, si propaga in tutte le direzioni, 
simile a un fenomeno acustico.

In questo modo, le vibrazioni sottili degli organi 
energetici penetrano tutto il corpo e ci permettono 
di entrare in contatto con ogni qualità di Ki in ogni 
area del corpo. Tuttavia, l’intensità della vibrazione 
varia nelle diverse aree del corpo. Ogni qualità 
vibratoria ha un centro, la dimora dell’organo 
energetico, dove è solitamente più chiaramente 
percepibile, e una periferia, come per esempio il 
meridiano.

Il contatto con una qualità particolare del Ki è 
particolarmente chiaro o semplice in un’area 
che, a causa delle sue caratteristiche, è in grado di 
esprimersi bene. 

Questo avviene nella sede dell’organo energetico 
in uno dei tre Riscaldatori, così come nel relativo 
meridiano. I percorsi dei meridiani fungono da 
una sorta di mappa, indicando dove, al di fuori 
del punto di partenza nell’organo, possa essere 
facilmente raggiunta una determinata vibrazione 
nel corpo.

Il percorso del meridiano dello Stomaco è un buon 
esempio del rapporto tra la funzione e il decorso di 
un meridiano. La funzione di base dell’energia dello 
Stomaco è quella di essere in grado di ricevere cibo 
e, in tal modo, soddisfare il bisogno di nutrimento. 
In questo contesto il nutrimento può essere di 
natura materiale, emotiva, intellettuale o spirituale. 
In base al decorso tradizionale dei meridiani, 
sappiamo che il meridiano dello Stomaco ha un 

rapporto con gli occhi e ciò rispecchia la necessità 
di vedere e trovare ciò di cui abbiamo bisogno.  Il 
meridiano attraversa poi il naso, in modo da 
verificare se ciò che è stato trovato è in grado di 
soddisfare tale necessità. Per quanto riguarda il 
cibo, la vista e l’olfatto sono stimoli importanti per 
innescare il flusso di saliva.

Sulla parte anteriore del tronco, il meridiano 
attraversa i capezzoli. Questi rappresentano la 
connessione all’“amore che nutre” che, per esempio 
nelle donne, si esprime con la capacità di allattare. A 
livello emotivo e mentale, questa capacità si esprime 
nella cura amorevole di sé e degli altri. Quando 
“ci mettiamo in movimento” per procurarci ciò di 
cui abbiamo bisogno, attiviamo la parte anteriore 
del tronco e delle gambe, dove corre il meridiano 
dello stomaco. Attraverso il nostro lavoro manuale 
sul meridiano, raggiungiamo l’organo energetico 
corrispondente. Altre modalità per interagire con gli 
organi energetici includono il domicilio dell’organo 
in una delle camere del Triplice Riscaldatore, le sue 
zone di diagnosi nell’Hara o nella schiena, e altri 
luoghi dove l’organo si manifesta chiaramente al 
momento del trattamento. Influenze patogene che 
sono penetrate, come il vento o il freddo, o per 
esempio il sovraccarico cronico di un’articolazione, 
possono causare blocchi nei meridiani, che a loro 
volta possono avere effetti sull’organo energetico (e 
sugli organi fisici associati). Al contrario, i disturbi 
nel campo dell’organo si manifestano anche 
nella periferia nei meridiani. Meridiano e organo 
energetico sono strettamente collegati, ma non sono 
identici.

Che cosa offre il sistema dei meridiani 
estesi all’operatore Shiatsu?
Uno dei vantaggi più importanti del sistema dei 
meridiani estesi di Masunaga è la possibilità di 
trattare un solo meridiano, pur seguendo la sua 
qualità vibrazionale per tutto il corpo.

Seguendo un meridiano attraverso diverse aree del 
corpo, si possono raccogliere esperienze diverse 
sul tema scelto. Questo si riferisce, da un lato, a 
come viene percepita l’energia al tatto e a come 
il ricevente reagisce al contatto. Dall’altro lato, 
attraverso il contatto possiamo scoprire come una 
persona riesca a utilizzare la funzione positiva di 
questa energia dell’organo nella sua vita. Questa 



persona ha un buon contatto con sé stessa, o 
sembra ritirarsi, essere riservata o rigida? Attraverso 
il contatto nel meridiano, acquisiamo una 
percezione più profonda dell’altra persona. Anche il 
modo in cui la tensione o il vuoto sono mantenuti 
sotto il tocco, o come possono dissolversi, 
contribuisce all’esperienza della persona. 

Nel trattamento, tutte queste impressioni vengono 
raccolte a un livello sensoriale, empatico e intuitivo, 
completando o approfondendo le informazioni 
precedentemente raccolte a livello mentale. 

In questo modo, le impressioni provenienti da tutto 
il corpo e non solo quelle da parti limitate, entrano 
nella percezione di questa persona. Con il sistema 
dei meridiani ampliato, una qualità vibratoria può 
essere toccata in tutto il corpo e non solo, come 
sarebbe possibile nel lavoro con i percorsi dei 
meridiani della MTC, su braccia e torace o solo su 
gambe, tronco e testa. Lavorando con i meridiani 
estesi su tutto il corpo, veniamo spesso guidati verso 
aree importanti che non erano precedentemente 
evidenti, possiamo esplorarle e ottenere impressioni 
che arricchiscono l’impressione complessiva dello 
stato dell’energia degli organi. 

Il lavoro sui meridiani su tutto il corpo serve anche 
alla scoperta e al trattamento di importanti aree di 
risonanza remote, che rappresentano un elemento 
essenziale del trattamento focalizzato su una 
specifica area o su un problema locale. Per esempio, 
in caso di problemi alla spalla, il lavoro sulla spalla 
spesso costituirà il focus del trattamento. 

Sezioni del meridiano sulle gambe, che risuonano 
con il focus, potranno diventare importanti aree 
remote nel trattamento, che avranno un forte 
impatto sulla situazione della spalla. L’attenzione 
del terapeuta non viene quindi solo mantenuta 
nell’area della spalla, ma si estende a tutto il corpo. 

Shiatsu dei meridiani significa focalizzarsi su uno 
o due organi/meridiani durante il trattamento. 
Tale focalizzazione crea una sorta di resistenza 
amichevole o persistenza. Invece di saltare avanti 
e indietro durante il trattamento e di seguire 
continuamente nuovi impulsi, l’attenzione rimane 
sulla qualità vibratoria scelta al tatto, rendendo il 
trattamento più significativo per il ricevente e più 
intenso. 

Nel nostro programma di formazione, 
diversamente da quanto suggerito da Masunaga, 

raccomandiamo di trattare solo un organo/
meridiano energetico alla volta all’inizio dello 
sviluppo dello Shiatsu. Lavorare con un solo 
organo/meridiano energetico significa lasciarsi 
immergere più intensamente, poiché abbiamo 
deciso di dedicare molto spazio a un tema in 
questo trattamento. In questo modo diventa più 
facile mantenere la focalizzazione e non perdersi 
in una varietà di impressioni e sensazioni durante 
il trattamento. La limitazione volontaria a un tema 
rafforza l’effetto del trattamento e lo rende più 
evidente. 

Nello Shiatsu dei meridiani non è sempre 
necessario trattare l’intero meridiano. Spesso 
sembra sensato lavorare solo con singole parti 
scelte del meridiano. Queste possono essere sezioni 
che, per esempio, sono particolarmente correlate 
a un tema scelto, a problemi specifici, o a una 
richiesta emotiva del cliente. Queste sezioni sono 
spesso energeticamente evidenti; rappresentano 
quindi un’interruzione nel campo vibratorio 
del meridiano, per esempio, aree Kyo o Jitsu ben 
definite. 

Tsubo e direzione del flusso 
Masunaga ha incluso solo alcuni Tsubo, nominati 
anche nell’agopuntura, nelle sue mappe dei 
meridiani; tuttavia, nelle estensioni da lui descritte 
non si trovano punti così definiti. Questo mostra 
una differenza fondamentale tra Shiatsu e 
agopuntura o agopressione. 

Mentre nell’agopuntura il Ki viene influenzato 
dalla stimolazione di punti stabiliti, il lavoro nello 
Shiatsu si basa sullo stato del campo vibratorio 
complessivo di un meridiano. Nel corso di 
questo lavoro vengono toccati punti attraverso i 
quali otteniamo un contatto con il meridiano e 
manteniamo il contatto profondo su un tratto più 
lungo. Tali punti possono corrispondere a punti di 
agopuntura noti; tuttavia, possono anche trovarsi al 
di fuori dei punti definiti. 

In particolare, il contatto profondo nel meridiano 
può provocare un cambiamento nella capacità 
di vibrazione nel punto esatto del contatto. Allo 
stesso tempo, il contatto profondo facilita anche le 
connessioni con altre aree del meridiano e permette 
cambiamenti che vanno oltre il meridiano stesso, 
interessando l’intera persona. Così, per esempio, 

Capitolo 1 • Introduzione      11



12      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu

l’organo energetico può rilassarsi o le aree associate 
possono cambiare. Spesso sembra che proprio i 
punti non definiti, che si manifestano durante il 
trattamento, permettano un accesso profondo alla 
situazione energetica del ricevente. Questo vale 
in particolare per i punti Kyo, che permettono un 
contatto più profondo e offrono così l’accesso al 
livello comunicativo e allo spazio corporeo del 
ricevente. Scoprire e trattare tali punti speciali fa 
parte dell’arte dello Shiatsu dei meridiani.

Masunaga non ha mai fatto dichiarazioni, per 
quanto ne sappiamo, sulla direzione del flusso 
dei meridiani. Alcuni allievi di Masunaga 
raccomandano un metodo di trattamento che, 
se possibile, parte dall’Hara dirigendosi verso le 
estremità, quindi dal centro alla periferia. Seguendo 
questa prospettiva, alcune sezioni dei meridiani, 
che corrispondono al sistema dei meridiani della 
MTC, vengono trattate in direzione opposta 
rispetto alla loro direzione di flusso tradizionale. 

Certamente, la direzione in cui viene trattato un 
meridiano influisce sull’organo energetico e sulla 
persona che riceve; è stimolante sperimentare 
e fare esperienze personali in questo senso. Nel 
corso della nostra pratica di trattamento, tuttavia, 
la qualità del contatto e il lavoro diretto sui punti 
importanti lungo un meridiano hanno acquisito 
maggiore importanza rispetto alla direzione del 
flusso. Quando il Ki viene toccato nei punti giusti 
nel modo giusto, vibra in maniera autonoma e 
cerca l’armonia con l’organismo nel suo insieme. 
Il contatto attento fa sì che le energie liberate del 
nostro corpo si autoregolino verso l’omeostasi e il 
mantenimento della salute dell’intero sistema. 

Pertanto, il contatto profondo e vitale con lo stato 
energetico del meridiano è per noi più significativo 
della direzione del flusso. L’esperienza del terapeuta, 
il coraggio di toccare con questa profondità, e la 
disponibilità del ricevente a permettere un contatto 
così profondo giocano un ruolo importante in 
questo processo.

Il processo di valutazione energetica
La diagnosi nello Shiatsu significa vedere o, meglio, 
intuire la situazione di una persona. L’obiettivo è 
riconoscere cosa ha causato un problema esistente 
e quali sono le possibilità che la persona ha, di 
trovare buone soluzioni. La diagnosi in questo 

senso è un processo dinamico in cui si trova una 
focalizzazione del trattamento, ovverosia con quale 
tema, organo energetico e meridiano si desidera 
lavorare. In questo processo, abbiamo l’opportunità 
di vedere e toccare lo stato di una persona, lavorare 
direttamente con ciò che percepiamo e osservare 
come cambia al contatto. 

Mentre nella Medicina Tradizionale Cinese 
l’associazione dei sintomi a specifici quadri clinici 
è molto importante, il processo di diagnosi e 
il trattamento nello Shiatsu si orienta verso la 
situazione complessiva e presente di una persona. 
Questa si manifesta particolarmente nell’Hara e 
nella schiena del ricevente, motivo per cui queste 
aree sono preferite nello Shiatsu per valutare la 
situazione energetica. 

In una tale valutazione, si tratta di percepire le 
condizioni di vita di questa persona e riconoscere 
i modelli energetici e fisici che ne caratterizzano 
la situazione attuale. In questo contesto, anche la 
percezione delle polarità di pienezza e vuoto, Kyo e 
Jitsu, gioca un ruolo. 

Nel valutare Hara e schiena, emergono sempre 
diversi possibili temi di trattamento. La scelta si 
basa infine su una decisione soggettiva e spesso 
intuitiva. Proprio nella soggettività risiede 
una grande forza, perché possiamo incontrare 
veramente un’altra persona solo in modo 
soggettivo. 

Se possiamo liberarci dalla pretesa o dal desiderio 
di oggettività, si apre lo spazio per una percezione 
empatica. Ci permettiamo così di immedesimarci 
emotivamente nel modo di vivere di un’altra 
persona per ottenere una comprensione più 
profonda, senza perdere di vista la chiarezza 
necessaria per la relazione terapeutica. Di solito, 
la decisione ricade su un organo energetico che 
mostra una pienezza o un vuoto significativi nella 
sua area di diagnosi. 

L’arte consiste nel condurre la diagnosi tramite 
il contatto attraverso una serenità neutrale, 
nonostante tutte le informazioni già ricevute, 
per evitare di andare a cercare automaticamente 
nell’Hara quello che riconferma ciò che già 
pensavamo. 

Il processo di valutazione energetica non si conclude 
con l’identificazione di due organi energetici. 
Piuttosto, si tratta di integrare le informazioni 



raccolte durante la conversazione e l’osservazione 
della persona con la diagnosi raccolta tramite il 
contatto per formare un quadro più completo. 
Siamo incoraggiati a espandere la nostra iniziale 
percezione mentale verso una percezione più 
sensoriale e tattile di Hara o della schiena, e delle 
relative zone diagnostiche presenti. Raccogliamo 
ulteriori impressioni osservando lo stato energetico 
dei tessuti e la reazione delle zone al tocco. 

Così, la diagnosi tramite contatto ci permette di 
reinterpretare le informazioni raccolte fino a quel 
momento.

Per esempio, la stanchezza può essere 
un’espressione della situazione energetica 
dell’energia dell’acqua, ma può anche essere un 
indicatore dell’energia del fegato, o un segno 
dell’energia dei polmoni, del cuore o della terra. La 
diagnosi tramite il tocco ci fornisce informazioni 
su quale organo energetico si trovi in uno stato 
significativo di pienezza o vuoto e (in questo 
esempio) abbia una connessione rilevante con la 
stanchezza. 

Tutte queste informazioni ci permettono di 
reinterpretare le richieste del cliente rispetto al 
trattamento, in termini di un quadro ancor più 
significativo. In questo contesto, oltre alla richiesta 
del cliente, entrano in gioco anche i possibili fattori 
causali della sua situazione, così come gli effetti che 
lo Shiatsu può effettivamente produrre. 

In questo modo, nel corso del processo diagnostico, 
l’approccio verso il ricevente subirà ulteriori 
modifiche. Possono emergere aspetti che non 
avevamo visto prima, o può svilupparsi un diverso 
equilibrio, e nuove cose possono venire alla luce. 

Infine, anche le impressioni ottenute durante 
il trattamento contribuiscono al processo di 
diagnosi. Lo stato fisico ed energetico di punti, 
tratti di meridiani e aree del corpo, percettibilmente 
collegati al focus del trattamento scelto, ci fornisce 
ulteriori informazioni. Altrettanto importanti 
sono le impressioni derivanti dal contatto e dallo 
spazio condiviso che si è creato con il cliente. 
Queste possono essere, per esempio, umori e 
bisogni emotivi, la pressione percepibile sotto 
stress, o impressioni biografiche di questa persona. 
Anche un eventuale temporaneo peggioramento 
dei sintomi (aggravamento iniziale) fornisce 
importanti indicazioni.

Secondo la nostra comprensione, può accadere 
che un dolore causato da ristagni più profondi sia 
mascherato da schemi di ristagno più superficiali. 
Come conseguenza, i disturbi possono divenire 
meno intensi o addirittura non percepiti. Se 
tali modelli protettivi si sciolgono durante il 
trattamento, i modelli profondi emergono per 
così dire a nudo e i disturbi possono essere 
temporaneamente percepiti in modo più 
intenso. Tuttavia, una tale costellazione si risolve 
generalmente entro 24-48 ore, perché il corpo 
(energetico e fisico) è tornato al vecchio modello o 
ha trovato una soluzione diversa e migliore.

Tutte queste impressioni così variegate ci 
permettono di formare un’immagine sempre più 
dettagliata della persona che viene da noi. E così 
emergono numerose opzioni di trattamento più 
adatte alla situazione. Nello Shiatsu vale questo 
principio: diagnosi significa comprensione. 

Un esempio pratico 
Il lavoro sui meridiani gioca un ruolo importante 
in molte formazioni di Shiatsu e probabilmente 
esistono tanti approcci diversi quanti sono i 
praticanti. L’esempio seguente intende illustrare 
il nostro attuale confronto con questo argomento 
e mostrare ciò che valorizziamo e ciò che ci 
entusiasma nello Shiatsu.

La signora S. è sulla trentina quando viene nel 
mio studio di Shiatsu per via di una sindrome 
premestruale. È di statura media e ha una 
corporatura snella, che esprime sia la sua 
delicatezza sia una notevole forza e determinazione. 
Scopro da lei che si trova bene nella sua relazione 
di lunga durata, che percepisce il suo partner come 
supportivo e non ha figli. Professionalmente lavora 
come assistente sanitaria con bambini malati e vive 
ripetutamente fasi emotivamente impegnative con i 
bambini e i loro familiari. 

Descrive i suoi sintomi nel modo seguente: dopo 
il ciclo mestruale si sente bene e mentalmente 
limpida. Con l’ovulazione iniziano i sintomi 
che caratterizzano la seconda metà del ciclo. Il 
sintomo principale è la stanchezza, accompagnata 
da una diminuzione della concentrazione e 
un aumento della temperatura corporea. Si 
sviluppa una sensazione di malattia latente, come 
se stesse diventando febbricitante. Al mattino 

Capitolo 1 • Introduzione      13



14      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu

possono comparire mal di testa, che talvolta non 
vengono alleviati nemmeno dai farmaci. Inoltre, 
sperimenta notevoli sbalzi d’umore. Questi disturbi 
possono persistere fino al flusso mestruale, senza 
cambiamenti. 

Le perdite ematiche annunciano l’inizio del ciclo 
mestruale, che poi è accompagnato da crampi 
addominali, mentre i sintomi premestruali 
diminuiscono. Il ciclo mestruale dura tra i cinque e 
i sette giorni ed è molto intenso nei primi giorni. 

Inoltre, soffre di intolleranze alimentari, gonfiore e 
nausea. Ha avuto un’ernia del disco all’altezza della 
transizione dalle lombari al sacro e una protrusione 
discale tra la terza e la quarta vertebra lombare, 
associata a dolori acuti. 

Secondo la Medicina Tradizionale Cinese gli organi 
energetici del fegato, della milza e dei reni sono 
coinvolti sia nella mestruazione sia nella sindrome 
premestruale. L’interazione armoniosa di questi 
tre assicura che l’“Acqua Celeste” possa fluire senza 
problemi. 

L’energia del fegato immagazzina il sangue e regola 
la circolazione sanguigna. Distribuisce il sangue 
secondo le necessità e lo immagazzina durante le 
fasi di riposo. In questo modo, supporta il flusso 
armonioso del Ki in tutto l’organismo, così come il 
libero flusso delle emozioni, ed è la sede dell’anima 
errante Hun. Attraverso la capacità di dirigere il 
Ki e, dove necessario, anche di formare blocchi, è 
in grado di controllare, impedire o far stagnare il 
flusso di Ki ed emozioni.

Dai sintomi descritti dalla signora S., gli sbalzi 
d’umore, i mal di testa, i crampi mestruali, ma 
anche il gonfiore, la situazione delle vertebre 
e i dolori acuti all’anca destra fanno pensare 
all’energia del fegato. 

L’energia della milza è responsabile, attraverso 
l’alimentazione, della qualità del sangue, mantiene 
i liquidi nei loro percorsi e gli organi al loro posto. 
Nel bacino, garantisce un’umidità equilibrata, che 
permetterebbe a un uovo fecondato di annidarsi. 
Un flusso mestruale troppo abbondante o troppo 
scarso indica che l’energia della milza non sta 
svolgendo adeguatamente o eccessivamente il suo 
compito di mantenere i liquidi nel loro percorso.

In questo contesto, la signora S. riporta perdite 
ematiche e un ciclo mestruale lungo e abbondante. 

I reni, sede della forza vitale Jing, fanno parte 
dell’energia di base e sono responsabili della 
vitalità, della forza volitiva e della purificazione del 
sangue. Appartengono al Riscaldatore Inferiore, 
controllano il patrimonio genetico, la crescita, 
la riproduzione e l’energia sessuale. Dolori nella 
parte bassa della schiena, per esempio durante il 
ciclo mestruale, sensazioni di freddo nel bacino, 
piedi costantemente freddi, stanchezza e mancanza 
di energia possono essere indizi della necessità di 
trattare l’energia dei reni. Anche la situazione nella 
parte bassa della schiena della cliente, con l’ernia 
del disco, la protrusione e i dolori acuti, potrebbe 
essere collegata, secondo la MTC, all’energia dei 
reni e del fegato. La parte bassa della schiena riflette 
lo stato dell’energia dei reni, mentre l’energia 
del fegato, attraverso la formazione di blocchi, 
compromette ulteriormente l’apporto di nutrienti e 
liquidi alle vertebre. Non è raro che i disturbi nella 
parte bassa della schiena siano correlati a sensazioni 
di sopraffazione o ansia. I disturbi possono quindi 
avere anche una componente emotiva. 

La stanchezza con la diminuzione della 
concentrazione potrebbe essere interpretata 
come una mancanza di vitalità, ovvero come 
un’espressione dell’energia dei reni. Anche la 
stagnazione dell’energia del fegato può causare 
stanchezza, che viene poi percepita come 
esaurimento. Allo stesso tempo potrebbe anche 
trattarsi di un indizio riguardante il Riscaldatore 
Superiore con i suoi organi energetici dei polmoni, 
del cuore e del pericardio. L’energia dei polmoni 
contribuisce alla nostra vitalità attraverso la 
respirazione e l’assorbimento del Ki universale. 
L’energia del cuore è collegata alle nostre 
emozioni, alla tranquillità e chiarezza mentale, alla 
concentrazione e alla nostra capacità di entrare in 
risonanza con noi stessi e con il nostro ambiente. 
Qui intuisco un collegamento con la situazione di 
lavoro talvolta gravosa con i bambini malati.

Appare quindi importante catturare attraverso la 
nostra attenzione il maggior numero possibile di 
aspetti diversi sia del corpo sia della personalità. In 
questo modo otteniamo un’immagine più ampia 
della persona, il che rende più facile concentrarsi 
sull’aspetto più essenziale. La capacità di fare 
ciò cresce con l’aumentare dell’esperienza nel 
trattamento. 



Nell’osservare la persona nel suo insieme, noto tra 
l’altro una tensione nel Riscaldatore Superiore. La 
respirazione appare trattenuta, le spalle si tirano 
leggermente in avanti come se stessero proteggendo 
il torace superiore. Poiché gli organi energetici 
si esprimono non solo nel corpo ma anche 
nell’atmosfera che si crea durante la conversazione, 
possiamo avere un’idea di quale possa essere la 
preoccupazione più profonda, forse non espressa.

Ho il sospetto che la signora S. non sappia ancora 
come gestire un peso emotivo. Questo include 
anche il fatto che le risulta difficile trovare le parole 
per descrivere la sua esperienza interiore. In un 
momento successivo della serie di trattamenti, parla 
del fatto che a volte percepisce il suo cuore come 
chiuso e non sa cosa la renda felice o la ispiri. Per 
il trattamento, chiedo alla persona di decidere lei 
stessa se vuole sdraiarsi sulla pancia o sulla schiena. 
La signora S. sceglie spesso, in molti trattamenti di 
questa serie, di sdraiarsi sulla schiena, così posso 
iniziare con una diagnosi Hara. A volte passo 
immediatamente attraverso le zone diagnosticate e 
a volte appoggio la mia mano in contatto rilassato 
nell’Hara inferiore per iniziare a toccare tutto il 
corpo con la tecnica interna. Come già descritto nel 
paragrafo “Esercizi per favorire l’espansione della 
percezione”, la mia attenzione riposa all’interno 
del mio corpo e si estende dalla mia spalla alla mia 
mano e nello spazio dell’Hara della mia ricevente 
ed, eventualmente, in tutto il suo spazio corporeo. 

Il modo più semplice per iniziare l’esplorazione è 
chiedersi se tutto si percepisce nella stessa maniera. 
Ciò rende percepibili le prime differenze. La sfida 
più grande per me è non cercare qualcosa, ma 
aspettare di vedere cosa emerge. La mia attenzione, 
per così dire, inciampa su singole percezioni 
energetiche. Queste percezioni energetiche possono 
essere correlate a qualcosa di chiaro o scuro, denso 
o esteso, e possono discostarsi completamente dalle 
strutture anatomiche. In questo modo, ottengo 
informazioni su aree del corpo che possono essere 
importanti anche per il trattamento.

L’Hara della signora S. si presenta generalmente 
teso, tuttavia sono percepibili differenze nella 
tensione. L’Hara superiore appare pieno e vigoroso. 
Tra le zone diagnosticate dell’Hara, fegato e 
polmoni sono le più Jitsu. La zona del cuore ha la 
tensione più delicata. Curiosamente, la zona del 

fegato appare più tesa e solida rispetto alla zona 
della cistifellea. Più spesso, invece, ho l’esperienza 
opposta, ovvero che la zona del fegato sia quella 
più delicata tra le due. Questa situazione mi rende 
curioso.

Decido di lavorare con l’energia del fegato in 
questo trattamento e scelgo la dimora dell’energia 
del fegato dietro l’arco costale destro come area di 
focalizzazione. 

Nella nostra formazione, definiamo un’area di 
focalizzazione come un’area fisica chiaramente 
collegata al tema del trattamento. Nel mio esempio, 
scelgo l’area dietro l’arco costale destro inferiore, 
inclusa la zona del fegato nell’Hara, perché lì ricevo 
informazioni sullo stato dell’energia del fegato. 
Durante il trattamento del meridiano del fegato, 
noto come cambia lo stato energetico di quest’area. 
Considero questi cambiamenti come un modo per 
valutare l’efficacia del trattamento. 

Per il lavoro sui meridiani, scelgo una domanda 
esplorativa che può approfondire la mia 
comprensione della persona. In questo caso, voglio 
esplorare come la signora S. gestisca la sua energia 
del fegato. Quindi presumo che i diversi stati di 
tensione e le varie reazioni al mio tocco abbiano 
a che fare con la signora S. e le sue circostanze di 
vita. Le diverse risposte che percepisco nel corso del 
trattamento sono state integrate nella descrizione 
del trattamento per una migliore comprensione e 
riassunte nuovamente alla fine.

Oltre alla conversazione e alla mia percezione della 
persona, continuo il processo diagnostico durante 
il trattamento. La mia comprensione della persona 
si sviluppa attraverso diversi canali percettivi, 
ascoltandola, vedendola e sentendola. In questo 
modo mi sto progressivamente aprendo di più a lei, 
il che a sua volta influenza il mio tocco. Ora sorge la 
questione di come voglio strutturare il trattamento. 
Nella percezione dei tre Riscaldatori, il Riscaldatore 
Medio appare potente ma anche impermeabile, 
come se formasse una linea di demarcazione 
evidente tra la parte superiore e quella inferiore 
del corpo. Il Riscaldatore Inferiore appare pesante 
e tranquillo, mentre il Riscaldatore Superiore è 
teso, contratto, protettivo e affaticato. Poiché la mia 
attenzione è attratta dall’Hara al capo, decido di 
iniziare il trattamento del meridiano del fegato in 
questa direzione.

Capitolo 1 • Introduzione      15



16      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu

La mia mano madre è in contatto caldo e 
sciogliente sull’arco costale destro e nella zona 
del fegato nell’Hara superiore, e la mano figlia è 
proprio lì accanto. Mi nasce la sensazione di tenere 
l’energia del fegato in un nido. La mia mano madre 
continua a riposare sulla zona, mentre l’altra 
affonda nel meridiano del fegato sul lato del tronco. 
Il mio pollice tocca una tensione superficiale. 
Questa tensione si sente piena e il centro del 
contatto è superficiale. Consapevolmente estendo 
il mio pollice e la mia attenzione nel contatto, 
diventando più permeabile. Allo stesso tempo, devo 
anche cambiare l’angolo del contatto nella mia 
mano madre, affinché entrambe le mani tocchino 
uno spazio comune. Questa connessione tra le due 
mani è un’altra tecnica interna che insegniamo 
nella nostra formazione. È un gioco di attenzione 
che influisce sulla qualità del contatto. 

La mia attenzione segue il mio pollice in profondità, 
fino a quando non raggiungo il punto in cui posso 
percepire una connessione tra le mie due mani. Ho la 
sensazione che entrambe le mani entrino in contatto 
con un piccolo spazio nel corpo della persona.

Questo spazio non è solo fisico. Contiene 
informazioni importanti sulla persona e permette 
una comprensione più profonda degli aspetti di 
questa persona che si manifestano in questo spazio. 
In questo caso, intuisco quanto la signora S. cerchi 
di proteggere la sua delicatezza e vulnerabilità 
attraverso la tensione e la rigidità superficiale. Le 
aree toccate iniziano a vibrare più intensamente e a 
comunicare tra loro. Ogni nuovo sprofondare cerca 
di ampliare questo spazio vibrante e di aggiungere 
nuove aree del corpo. 

Il meridiano del fegato sul torace continua a essere 
nello stato vigoroso già descritto.

Più mi avvicino alla spalla, più cambia la mia 
sensazione. Alla spalla, nel bordo inferiore del 
muscolo pettorale, percepisco una tensione 
evidente sotto il mio pollice, ma ora il centro del 
contatto è più profondo. La tensione è associata a 
fatica e a un vuoto energetico. Mantengo il contatto 
un po’ più a lungo in profondità, così che la signora 
S. abbia tempo di reagire al tocco. Questa zona mi 
sembra più sensibile e dolorosa rispetto a quanto 
finora percepito. Allo stesso tempo, ascolto le 
reazioni sotto la mia mano madre nell’area delle 
costole destra. Il collegamento tra le mie mani 

diventa più chiaro e le reazioni della ricevente 
diventano complessivamente più intense. Il suo 
respiro sembra più libero, affonda più chiaramente 
nel futon, la tensione muscolare diminuisce in tutto 
il corpo e la sua energia può scendere verso il basso. 
Si crea una maggiore connessione tra la sua testa 
e l’Hara. Spesso, il contatto con punti energetici 
importanti alla giusta profondità corporea porta a 
un respiro spontaneo e a un rilascio interiore.

Il percorso del meridiano del fegato sul braccio 
superiore appare nuovamente potente, mentre 
la pienezza energetica sull’avambraccio continua 
a diminuire. La zona del polso appare delicata 
e ritirata, quasi un po’ indifesa. Queste sono 
le mie percezioni energetiche e non devono 
necessariamente corrispondere alle sensazioni della 
persona. Allo stesso tempo, posso supporre che la 
signora S. faccia esperienze simili. Probabilmente 
conosce periodi in cui si sente forte e capace 
di agire, ma anche momenti di stanchezza che 
rendono più faticosa anche la sua esperienza 
emotiva. Nello Shiatsu non ho bisogno di fare 
nulla con queste sensazioni. Le tocco in un modo 
tale che l’espressione energetica cambi. Questo 
può essere un cambiamento fisico, può diventare 
più percepibile una sensazione di connessione nel 
meridiano e, contemporaneamente, può verificarsi 
un mutamento nell’atmosfera tra di noi. Queste 
percezioni dimostrano che l’autoregolazione della 
persona diventa nuovamente attiva e l’organismo 
ritrova la sua omeostasi. 

Durante il trattamento del collo, incontro una 
tensione molto forte che reagisce solo lentamente 
al mio contatto. Anche se il centro del contatto è 
percepibile superficialmente, la tensione sembra 
più congelata che sforzata. Eseguo un tocco con 
un contatto chiaro ma amichevole di entrambe 
le mani. Sotto il mio pollice immagino che la 
mia energia si estenda attraverso il pollice nel 
corpo e incontri lì la vibrazione del meridiano del 
fegato. Consapevolmente, le mie mani offrono un 
contatto in cui la signora S. può sentirsi sostenuta. 
Gradualmente si crea più connessione tra la sua 
testa e il suo tronco e la tensione del Riscaldatore 
Superiore si ammorbidisce.

Allo stesso tempo, questa esperienza sensoriale 
approfondisce la mia comprensione della 
sua tendenza a soffrire di mal di testa, che ha 



menzionato durante l’anamnesi. Posso così 
comprendere come qui esista una dinamica 
interna che richiede più di semplici analgesici. 
Probabilmente si tratta di un processo interno in 
cui trova modi per sentirsi sicura e supportata, 
al fine di rimanere calma anche in situazioni 
impegnative. Nel colloquio post-trattamento, la 
signora S. riferisce che collega la tensione nelle 
spalle e nel collo all’ansia. Quando situazioni 
esterne sono legate a insicurezze o sovraccarichi, 
è lì che lei raccoglie la sua energia. L’intensità 
della tensione e la lentezza della risposta nel 
cambiamento mi fanno supporre che questo 
comportamento le sia molto familiare.

Nel trattare il meridiano del fegato sulla gamba, 
incontro una tensione difensiva che mi rende 
difficile l’accesso al meridiano, quasi ostruito. Devo 
provare diversi angoli di penetrazione finché non 
sento di essere in contatto con il meridiano. Inoltre, 
la profondità sembra cambiare continuamente, 
dandomi la sensazione di essere arrivato al centro 
del meridiano. 

Mentre incontro con il mio pollice la forza nella 
potente tensione del meridiano del fegato, anche 
la mia mano madre affonda più in profondità, 
così che entrambe le mani tocchino di nuovo 
qualcosa in comune. In questo contatto profondo, 
il mio torace si allarga come se stessi tendendo 
un arco per scoccare una freccia. Così si crea 
spazio tra le mie braccia e posso affrontare la 
tensione nel meridiano con ampiezza interna 
invece che con pressione. Dopo aver trattato una 
parte del meridiano in questo modo, controllo la 
connessione tra le mie mani. Questa attenzione 
può portare eventualmente al bisogno di toccare 
nuovamente singoli punti lungo questo percorso 
e di sperimentare come la connessione diventi 
progressivamente più libera. 

Nel complesso ho lavorato con un ritmo molto 
calmo e lento. Questo è dovuto in parte al fatto che 
ho avuto bisogno di tempo per stabilire un contatto 
con il meridiano attraverso vari angoli e profondità, 
e per percepire una connessione tra le mie mani. 
E in parte al fatto che la percezione dell’effetto 
sulla mia area di attenzione nella zona delle costole 
destra si è manifestata lentamente.

Secondo la mia esperienza, il meridiano del fegato 
può sentirsi o manifestarsi diversamente. Durante 

questo trattamento, il meridiano del fegato si è 
presentato in alcuni punti potente e teso, poi vuoto 
e delicato, e nella zona del collo molto chiuso e 
insicuro se fidarsi del mio tocco. Quindi, queste 
varie percezioni rappresentano un’espressione della 
mia cliente e delle sue condizioni di vita. La mia 
interpretazione suggerisce che la signora S. potrebbe 
vivere la gestione della sua energia e delle sue 
emozioni come complessa e stratificata, non chiara 
e semplice. Questo potrebbe renderla insicura a tal 
punto da accumulare molta tensione interna per 
tranquillizzarsi e mantenere la capacità di agire.

In una serie di trattamenti, sono interessato 
a ottenere un quadro completo della persona 
attraverso varie informazioni e impressioni. 
Anche i sintomi aiutano a rivelare le aree di 
tensione interne, il che spiega perché le difficoltà 
attuali rappresentano la soluzione più logica per 
l’organismo nel suo complesso in questo momento. 
Questa formulazione descrive come i sintomi o i 
disturbi rappresentino un modo per il nostro corpo 
di comunicare problemi. Dato il contesto, il corpo 
non trova una soluzione migliore per segnalarci 
difficoltà nel nostro stile di vita o conflitti interni.

Pertanto, ogni processo di guarigione sostenibile 
sarà accompagnato da cambiamenti nel rapporto 
con sé stessi. Insieme alle diagnosi tramite contatto 
in Hara e schiena, può emergere un’immagine delle 
aree di tensione interna di una persona. Spesso non 
possiamo modificare queste aree di tensione da soli, 
perché sono l’espressione di un bisogno interno e 
quindi sono inconsce. Rappresentano un conflitto 
interno che può essere toccato nello Shiatsu e 
quindi può cambiare.

Spesso il contatto e la regolazione portano a 
nuove prospettive e comprensioni nei clienti. Nel 
trattamento specifico, sospetto che la signora 
S. non si senta abbastanza sicura in molte aree 
della sua vita per mostrare la sua delicatezza e 
vulnerabilità agli altri e per ricevere supporto. 
Cerca di sostenersi da sola, di essere presente per gli 
altri e sperimenta un sovraccarico che si manifesta, 
tra l’altro, in problemi alla schiena, mal di testa e 
sindrome premestruale. Poiché l’energia del fegato 
è associata all’esperienza della pressione, sospetto 
che possa esserci una forte tendenza a mettersi 
sotto pressione, accompagnata da valutazioni 
negative di sé. La situazione energetica della milza 

Capitolo 1 • Introduzione      17



18      Atlante di Shiatsu • I meridiani dello Zen Shiatsu

mi rende curioso di sapere quanto bene la signora 
S. possa accettare il sostegno, se le viene offerto, e 
quanto possa trovare nutrimento nell’essere con gli 
altri. L’emozione associata all’energia dei reni è la 
paura. Anche qui sorge la domanda su quale ruolo 
giochino le paure nei suoi sintomi e cosa potrebbe 
aiutarla a sviluppare maggiore fiducia in sé stessa.

Questo significa, rispetto alla richiesta della 
cliente, che ho lavorato con lei da più angolazioni 
nella serie di trattamenti, per toccare le diverse 
dinamiche coinvolte nella sua sintomatologia. 
L’energia del fegato sembra essere quella che 
più chiaramente necessita di trattamento. Nel 
trattamento descritto, ho ottenuto una prima 
impressione di come la signora S. gestisca il flusso 
libero dell’energia a livello fisico ed emotivo. Sono 
entrato in contatto sia con la sua forza e resistenza 
sia con la sua delicatezza e la sua rigidità interna, 
quando le richieste del mondo interno o esterno 
sembrano minacciose. I sintomi descritti da lei 
diventano più tangibili per me, perché non solo 
li comprendo teoricamente, ma posso conoscerli 
nella loro interezza. Pertanto, in questa serie di 
trattamenti, ho lavorato intensamente su temi 
emotivi, oltre ai meridiani di fegato, reni e milza.

Dalla nostra esperienza, una chiara valutazione 
energetica sostiene la propria attenzione e vigilanza 
per mantenere il focus sul tema del trattamento. A 
volte l’accesso a una persona si sviluppa lentamente 
e sono necessari alcuni trattamenti per raggiungere 
una comprensione più profonda. Pertanto, 
vorremmo descrivere alcuni strumenti che si sono 
dimostrati efficaci nella nostra pratica. 

La propria serenità è uno dei prerequisiti 
fondamentali per lavorare professionalmente con 
gli altri. Nello Shiatsu, impariamo a sviluppare 
una presenza nel nostro spazio corporeo, con 
un’importanza particolare data all’Hara. La nostra 
attenzione riposa in questo spazio e può estendersi 
da lì alla persona che riceve. Può essere un processo 
lungo sviluppare questa capacità, e in momenti in 
cui non troviamo un accesso facile a qualcuno può 
essere piuttosto difficile.

In tali situazioni, mi aiuta immaginare di rilassarmi 
in una poltrona comoda e di dare consapevolmente 
spazio alle reazioni del mio corpo. Non è tanto 
l’immagine della poltrona in sé, quanto piuttosto 

il fatto che io goda della sensazione di supporto 
e sostegno nella mia schiena e forse permetta un 
respiro più profondo. Con un po’ di pratica, si può 
completamente eliminare l’immagine, sviluppare 
consapevolmente un’attenzione per lo spazio 
posteriore del corpo e rilassare la parte bassa della 
schiena. Quando siamo ben centrati, si crea uno 
spazio condiviso con il cliente, dove anche i nostri 
sentimenti possono trovare spazio. A volte sono 
proprio questi a permetterci un accesso più profondo 
all’altra persona, perché sperimentiamo come gli 
organi energetici si esprimano nello spazio. Quindi, 
si tratta meno di trovare un punto di vista oggettivo 
e più di rimanere influenzabili, mantenendo allo 
stesso tempo una distanza terapeutica.

A volte tendiamo a interpretare le informazioni 
verbali basandoci sulla nostra conoscenza dei cicli 
di trasformazione e poi scopriamo che la diagnosi 
tramite contatto potrebbe non corrispondere. 
Consigliamo di attendere la diagnosi tramite 
contatto prima di decidere un focus di trattamento 
e di scegliere il tema del trattamento sulla base della 
reazione Kyo-Jitsu. Abbiamo bisogno del coraggio 
di fidarci della diagnosi tattile, ma questo può 
aprire a una nuova comprensione. Quando il tema 
del trattamento diventa chiaro, dovremmo decidere 
di lavorarci realmente, di volerlo veramente toccare. 
Forse non è così importante che sia l’argomento più 
significativo; il fatto che scegliamo di dedicarvici 
e di impegnarci può rendere qualsiasi tema di 
trattamento importante. 

Masunaga nel suo libro sottolinea l’importanza 
di toccare l’eco della vita. Questo eco lo troviamo 
nell’espressione degli organi energetici nel corpo. 
Successivamente, possiamo utilizzare la nostra 
conoscenza delle fasi di trasformazione per 
interpretare proprio questo risultato.

Come ultimo punto si consiglia di riflettere 
sull’andamento del trattamento. In questo contesto 
è interessante notare che cosa si modifica durante 
il trattamento, quali aree del corpo rispondono 
al trattamento e che cosa è cambiato alla fine, per 
esempio, dove ora c’è più connessione o vitalità. 
Questi cambiamenti possono avvenire senza sforzo 
durante un trattamento perché, quando il Ki può 
vibrare liberamente si sviluppa una connessione nel 
corpo e il corpo si sente bene.


