
V

Indice

Presentazione dell’edizione italiana  XV
Prefazione  XVII
Ringraziamenti  XXI
Note sulla traduzione dei termini cinesi  XXIII

PARTE 1
TEORIA GENERALE  1
INTRODUZIONE  2

Capitolo 1  Yīn-yáng  3

Sviluppo storico  4
Natura del concetto yīn-yáng  4
Applicazione del principio yīn-yáng alla medicina  8
Applicazione dei quattro principi dello yīn-yáng alla medicina  10

Capitolo 2  I Cinque Elementi  17

I Cinque Elementi in natura  18
I Cinque Elementi in Medicina Cinese  24

Capitolo 3  Le Sostanze Vitali  39

Il concetto di qì nella filosofia cinese  39
Il concetto di qì nella Medicina Cinese  41

Capitolo 4  La trasformazione del qì  69

Lo yuán qì (qì originale) è la forza motrice per la trasformazione 
del qì  69
Il Fuoco del mìng mén (Cancello della Vita) è il calore 
per la trasformazione del qì  70
La dinamica e la fisiologia della trasformazione del qì  72
La trasformazione del qì del Triplo Riscaldatore  80
Patologia della trasformazione del qì  82

PARTE 2
LE FUNZIONI DEGLI ORGANI INTERNI  85
INTRODUZIONE  86

SEZIONE 1
LE FUNZIONI DEGLI ORGANI  87
INTRODUZIONE  88

Capitolo 5  Le funzioni degli Organi Interni – 
Introduzione  89

Gli Organi Interni e le Sostanze Vitali  90

Gli Organi Interni e i tessuti  90
Gli Organi Interni e gli Organi di senso  90
Gli Organi Interni e le emozioni  91
Gli Organi Interni e gli aspetti spirituali  92
Gli Organi Interni e i climi  93
Le manifestazioni esterne degli Organi Interni  93
Gli Organi Interni e i Liquidi Corporei  93
Gli Organi Interni e gli odori  94
Gli Organi Interni e i colori  94
Gli Organi Interni e i sapori  94
Gli Organi Interni e i suoni  95
Organi yīn (zàng) e Visceri yáng (fŭ)  95

Capitolo 6  Le funzioni del Cuore  97

Le funzioni del Cuore  97
Altre relazioni del Cuore  103
Sogni  104
Aforismi  104

Capitolo 7  Le funzioni del Fegato  107

Le funzioni del Fegato  108
Altre relazioni del Fegato  114
Sogni  115
Aforismi  115

Capitolo 8  Le funzioni dei Polmoni  119

Le funzioni dei Polmoni  120
Altre relazioni dei Polmoni  129
Sogni  130
Aforismi  130

Capitolo 9  Le funzioni della Milza  133

Le funzioni della Milza  134
Altre relazioni della Milza  140
Sogni  141
Aforismi  141

Capitolo 10  Le funzioni dei Reni  143

Le funzioni dei Reni  145
Altre relazioni dei Reni  152
Sogni  152
Aforismi  152

00_PrPag.indd   5 11/01/17   09:03



Indice





VI

Capitolo 11  Le funzioni del Pericardio  155

Il Pericardio come Organo  155
Il Pericardio come canale  156
Il Pericardio e lo shén  156
Relazione tra il Pericardio e il Fuoco Ministeriale  157
Relazione tra il Pericardio e l’Utero  158

Capitolo 12  Le interrelazioni tra gli Organi   161

Cuore e Polmoni  161
Cuore e Fegato  162
Cuore e Reni  163
Fegato e Polmoni  165
Fegato e Milza  166
Fegato e Reni  167
Milza e Polmoni  168
Milza e Reni  168
Polmoni e Reni  168
Milza e Cuore  169

SEZIONE 2
LE FUNZIONI DEI VISCERI  173
INTRODUZIONE  174

Capitolo 13  Le funzioni dello Stomaco  177

Lo Stomaco controlla la ricezione  177
Lo Stomaco controlla la frammentazione e l’omogeneizzazione 
dei cibi  178
Lo Stomaco controlla il trasporto delle essenze dei cibi  178
Lo Stomaco controlla la discesa del qì  180
Lo Stomaco è l’origine dei Liquidi  180
Altri aspetti dello Stomaco  181

Capitolo 14  Le funzioni dell’Intestino Tenue  183

L’Intestino Tenue controlla la ricezione  
e la trasformazione  183
L’Intestino Tenue separa i Liquidi  183
Altri aspetti dell’Intestino Tenue  184

Capitolo 15  Le funzioni dell’Intestino Crasso  187

L’Intestino Crasso controlla il passaggio e la conduzione  187
L’Intestino Crasso trasforma le feci e riassorbe i Liquidi  187
Altri aspetti dell’Intestino Crasso  188

Capitolo 16  Le funzioni della Vescicola Biliare  191

La Vescicola Biliare accumula e secerne la bile  191
La Vescicola Biliare controlla la capacità di prendere 
decisioni  192
La Vescicola Biliare controlla i tendini  193
Altri aspetti della Vescicola Biliare   193

Capitolo 17  Le funzioni della Vescica  197

La Vescica rimuove l’Acqua mediante la trasformazione 
del qì  197
Altri aspetti della Vescica  198

Capitolo 18  Le funzioni del Triplo Riscaldatore  201

Funzioni del Triplo Riscaldatore  201
Quattro modi di vedere il Triplo Riscaldatore  204
Altri aspetti del Triplo Riscaldatore  211

SEZIONE 3
LE FUNZIONI DEI SEI VISCERI STRAORDINARI  215
INTRODUZIONE  216

Capitolo 19  Le funzioni dei Sei Visceri Straordinari  
(i Quattro Mari)  217

L’Utero  217
Il Cervello  222
Il Midollo  223
Le Ossa  224
I Vasi Sanguigni  224
La Vescicola Biliare   224
I Quattro Mari  225

PARTE 3
LE CAUSE DI MALATTIA  227
INTRODUZIONE  228
IL PERIODO PRENATALE  229
L’INFANZIA  229
LA VITA ADULTA  229

Capitolo 20  Le cause interne di malattia  231

Rabbia  238
Gioia  240
Tristezza  241
Ruminazione e preoccupazione  242
Rimuginio  243
Paura  244
Shock  244

Capitolo 21  Le cause esterne di malattia  247

I climi come causa di malattia  248
Batteri e virus in relazione al Vento  249
Base storica  249
I fattori climatici come sindromi di disarmonie  250
I microclimi come cause di malattia  252
Patologia e manifestazioni cliniche dei fattori patogeni 
esterni  252
Avversione al freddo e febbre  253
Sintomi e segni delle sindromi da fattori patogeni esterni  255
Conseguenze dell’invasione dei fattori patogeni esterni  256

00_PrPag.indd   6 11/01/17   09:03



Indice





VII

Capitolo 22  Altre cause di malattia  259

Costituzione debole  259
Lavoro eccessivo   262
Eccessivo lavoro fisico (e assenza di esercizio fisico)  264
Attività sessuale  265
Dieta  270
Traumi  272
Parassiti e veleni  272
Trattamento errato  272
Farmaci  272
Droghe   273

PARTE 4
LA DIAGNOSI  275
INTRODUZIONE  276

Capitolo 23  La diagnosi tramite l’osservazione  279

Introduzione  279
Corrispondenze tra singole parti e il tutto  280
Osservazione dei tratti costituzionali  281
Lo spirito  284
Il corpo  285
Comportamento e movimento del corpo  290
La testa e il viso  290
Gli occhi  294
Il naso  295
Le orecchie  295
Le labbra e la bocca  295
I denti e le gengive  296
La gola  296
Gli arti  297
La pelle  300
La lingua  300

La diagnosi mediante i canali  307

Capitolo 24  La diagnosi mediante l’interrogatorio  309

Natura della diagnosi mediante interrogatorio  310
La natura dei “sintomi” in Medicina Cinese  311
L’arte dell’interrogatorio: porre le domande giuste  311
Problemi di terminologia durante l’interrogatorio  312
Metodologia dell’interrogatorio  312
Identificazione delle sindromi e interrogatorio  313
Diagnosi tramite lingua e polso: integrazione 
con l’interrogatorio  313
Le 10 domande tradizionali  314
Tre nuove domande per i pazienti occidentali  315
Le 16 domande  315

Capitolo 25  La diagnosi mediante la palpazione  347

La diagnosi mediante l’esame dei polsi  348
Palpazione della pelle  362
Palpazione degli arti  363

Palpazione del torace  364
Palpazione dell’addome  366
Palpazione dei punti  367

Capitolo 26  La diagnosi tramite l’udito e l’olfatto  369

Diagnosi mediante l’udito  369
La diagnosi mediante l’olfatto   370

PARTE 5
PATOLOGIA  373
INTRODUZIONE  374

Capitolo 27  La patologia delle condizioni di Eccesso 
e Deficit   375

Introduzione  375
La natura dei fattori patogeni in Medicina Cinese  375
Condizioni di Eccesso  383
Condizioni di Deficit  383
Condizioni di Eccesso/Deficit  384
Interazione tra i fattori patogeni e lo zhèng qì  386

Capitolo 28  Patologia del disequilibrio yīn/yáng  389

Disequilibrio yīn/yáng  389
Disequilibrio yīn/yáng e sindromi da Calore-Freddo  390
Trasformazione e interazione tra yīn e yáng  390
Eccesso di yáng  391
Deficit di yáng  391
Eccesso di yīn  391
Deficit di yīn  392
Principi di trattamento  393

Capitolo 29  Patologia del Meccanismo del qì  395

Patologia dell’ascesa/discesa del qì  396
Patologia dell’entrata/uscita del qì  401

PARTE 6
IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI  409
INTRODUZIONE  410
CONCETTO DI “SINDROME”  410
CONCETTO DI “MALATTIA” IN MEDICINA CINESE  410
LA RELAZIONE TRA LE MALATTIE E LE SINDROMI IN MEDICINA 
CINESE  411
IL CONCETTO DI “MALATTIA” IN MEDICINA CINESE 
IN CONFRONTO ALLE MALATTIE DELLA MEDICINA 
OCCIDENTALE  412
CARATTERISTICHE DEI “SINTOMI” E DEI “SEGNI” IN MEDICINA 
CINESE  412
IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI  413
METODI DI IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI  413

SEZIONE 1
IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE ALLE OTTO 
REGOLE E IN BASE AL QÌ, AL SANGUE E AI LIQUIDI 
CORPOREI  417
INTRODUZIONE  418

00_PrPag.indd   7 11/01/17   09:03



Indice





VIII

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE ALLE OTTO 
REGOLE  418
IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE AL QÌ, AL SANGUE 
E AI LIQUIDI CORPOREI  418

Capitolo 30  Identificazione delle Sindromi in base 
alle Otto Regole  419

Interno-Esterno  421
Calore-Freddo  423
Calore e Freddo associati  427
Eccesso-Deficit  428
Yīn-yáng  432

Capitolo 31  Identificazione delle Sindromi in base al qì, 
al Sangue e ai Liquidi Corporei  435

Identificazione delle Sindromi del qì  436
Identificazione delle Sindromi del Sangue  438
Identificazione delle Sindromi dei Liquidi Corporei  441

SEZIONE 2
IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE AGLI ORGANI 
INTERNI  447
INTRODUZIONE  448

Capitolo 32  Sindromi del Cuore  453

Eziologia generale  454
Sindromi da Deficit  455
Sindromi da Eccesso  463
Sindromi da Deficit/Eccesso  473
Sindromi combinate  475

Capitolo 33  Sindromi del Pericardio  477

Il Pericardio nell’invasione di fattori patogeni esterni  477
Il Pericardio come dimora dello shén  479
Il Pericardio come “centro del Torace”  485

Capitolo 34  Sindromi del Fegato  489

Eziologia generale  490
Sindromi da Eccesso  492
Sindromi da Deficit  507
Sindromi da Deficit/Eccesso  511
Sindromi combinate   518

Capitolo 35  Sindromi dei Polmoni  529

Eziologia generale  530
Sindromi da Deficit  531
Sindromi da Eccesso: Esterno  536
Sindromi da Eccesso: Interno  541
Sindromi combinate  550

Capitolo 36  Sindromi della Milza  555

Eziologia generale  556
Sindromi da Deficit  556
Sindromi da Eccesso  565
Sindromi combinate  569

Capitolo 37  Sindromi dei Reni  579

Eziologia generale  581
Sindromi da Deficit  582
Sindromi da Deficit/Eccesso  592
Sindromi combinate  597

Capitolo 38  Sindromi dello Stomaco  607

Eziologia generale  609
Sindromi da Deficit  611
Sindromi da Eccesso  616
Sindromi combinate   627

Capitolo 39  Sindromi dell’Intestino Tenue  631

Eziologia generale  631
Sindromi da Eccesso   632
Sindromi da Deficit  637

Capitolo 40  Sindromi dell’Intestino Crasso  641

Eziologia generale  641
Sindromi da Eccesso  642
Sindromi da Deficit  650

Capitolo 41  Sindromi della Vescicola Biliare  655

Eziologia generale  655
Sindromi da Eccesso  656
Sindromi da Deficit  659
Sindromi combinate  661

Capitolo 42  Sindromi della Vescica  665

Eziologia generale  665
Sindromi da Eccesso  666
Sindromi da Deficit  670

SEZIONE 3
IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE AI FATTORI 
PATOGENI  673
INTRODUZIONE  674

Capitolo 43  Identificazione delle Sindromi in base 
ai fattori patogeni  675

Vento  677
Freddo  682

00_PrPag.indd   8 11/01/17   09:03



Indice





IX

Calore Estivo  686
Umidità  687
Secchezza  692
Fuoco  694

Capitolo 44  Identificazione delle Sindromi in base ai Sei 
Livelli   701

Livello tài yáng  702
Sindromi del canale  704
Sindromi degli Organi   705
Livello yáng míng  706
Livello shăo yáng  708
Livello tài yīn  709
Livello shăo yīn  710
Livello jué yīn  711

Capitolo 45  Identificazione delle Sindromi in base 
ai Quattro Strati  713

Teoria delle Malattie da Calore  713
Strato del wèi qì (qì difensivo)  718
Strato del qì  720
Strato dello yíng qì (qì nutritivo)  723
Strato del Sangue  723
Calore latente  726
Relazioni tra i Quattro Strati, i Sei Livelli e i Tre Riscaldatori  728

Capitolo 46  Identificazione delle Sindromi in base ai Tre 
Riscaldatori  733

Riscaldatore Superiore  733
Riscaldatore Medio  734
Riscaldatore Inferiore  735

SEZIONE 4
IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE 
AI 12 CANALI, AGLI OTTO CANALI STRAORDINARI 
E AI CINQUE ELEMENTI  739
INTRODUZIONE  740

Capitolo 47  Identificazione delle Sindromi in base 
ai 12 Canali  741

Capitolo 48  Identificazione delle Sindromi in base 
agli Otto Canali Straordinari  751

Dū mài (Vaso Governatore)  751
Rèn mài (Vaso Concezione)  752
Chōng mài  752
Sindromi combinate del rèn mài e del chōng mài  754
Dài mài  759
Yīn qiāo mài   759
Yáng qiāo mài  760
Yīn wéi mài  761
Yáng wéi mài  761

Capitolo 49  Identificazioni delle Sindromi in base 
ai Cinque Elementi  765

Sindromi del ciclo di Generazione  765
Sindromi del ciclo di Superinibizione  766
Sindromi del ciclo di Controinibizione  766

PARTE 7
I PUNTI DI AGOPUNTURA  769
INTRODUZIONE  770

SEZIONE 1
CATEGORIE DI PUNTI  771
INTRODUZIONE  772

Capitolo 50  I cinque punti shū  773

Azioni energetiche dei cinque punti shū  775
Azioni dei cinque punti shū secondo i testi classici  777
Riassunto   784

Capitolo 51  Funzioni delle categorie specifiche 
di punti  787

Punti yuán Sorgente  787
Punti luò  790
Punti shū del dorso  794
Punti mù frontali  798
Punti xì fessura  799
Punti huì riunione  799
Punti dei Quattro Mari  800
Punti Finestra del Cielo  800
I 12 punti Stella del Cielo di Ma Dan Yang  802
I 13 punti Demone di Sun Si Miao  802
Punti del Sistema dell’Occhio (mù xì)  802
Cinque Punti di comando  804

Capitolo 52  Canali Straordinari  807

Introduzione  808
Funzioni dei Canali Straordinari  808
Dinamiche energetiche dei Canali Straordinari  813
Uso clinico dei Canali Straordinari  818

Capitolo 53  Otto Canali Straordinari  827

Dū mài (Vaso Governatore)  829
Rèn mài (Vaso Concezione)  834
Chōng mài  838
Dài mài   853
Yīn qiāo mài   857
Yáng qiāo mài   860
Sindromi combinate dello yīn qiāo mài e dello yáng qiāo mài  863
Yīn wéi mài  866
Yáng wéi mài  868
Sindromi combinate dello yīn wéi mài e dello yáng wéi mài  870

00_PrPag.indd   9 11/01/17   09:03



Indice





X

SEZIONE 2
LE FUNZIONI DEI PUNTI  875
INTRODUZIONE  876

Capitolo 54  Canale dei Polmoni  881

LU1 zhōng fŭ Palazzo Centrale  881
LU2 yún mén Porta delle Nuvole   882
LU3 tiān fŭ Palazzo Celeste  883
LU5 chĭ zé Palude del Piede  884
LU6 kŏng zuì Buco della Convergenza  885
LU7 liè quē Crepaccio con Diramazioni   885
LU8 jīng qú Canale del Fiume (jīng)  888
LU9 tài yuān Abisso Supremo  888
LU10 yú jì Estremità del Pesce  889
LU11 shào shāng Metallo Minore  889

Capitolo 55  Canale dell’Intestino Crasso  891

LI1 shāng yáng Metallo  891
LI2 èr jiān Secondo Intervallo  892
LI3 sān jiān Terzo Intervallo  892
LI4 hé gŭ Valle chiusa  893
LI5 yáng xī Ruscello yáng  894
LI6 piān lì Passaggio Laterale  895
LI7 wēn liŭ Calda Riunione  895
LI10 shŏu sān lĭ  Tre Miglia del Braccio  896
LI11 qŭ chí Lago sulla Curva  896
LI12 zhŏu liáo Fenditura del Gomito  897
LI14 bì nào Braccio Superiore  897
LI15 jiān yú Osso della Spalla  898
LI16 jù gŭ Grande Osso  898
LI17 tiān dĬng Sgabello del Cielo  899
LI18 fú tŭ Sostenere la Protuberanza  899
LI20 yíng xiāng Profumo Gradito  899

Capitolo 56  Canale dello Stomaco  901

ST1 chéng qì Vaso delle Lacrime  901
ST2 sì bái Quattro Bianchi  902
ST3 jù liáo Grande Fessura  903
ST4 dì cāng Granaio della Terra  903
ST6 jiá chē Carro della Mascella  903
ST7 xià guān Cancello Inferiore  904
ST8 tóu wéi Angolo della Testa  904
ST9 rén yíng Accoglienza della Persona  905
ST12 quē pén Bacino Vuoto  905
ST18 rŭ gēn Radice del Petto  906
ST19 bù róng Pieno  906
ST20 chéng măn Sostenere la Pienezza  907
ST21 liáng mén Porta dello Splendore  907
ST22 guān mén Cancello del Passaggio  907
ST25 tiān shŭ Colonna Celeste  908
ST27 dà jù Grande Colosso  909
ST28 shuĭ dào Passaggio dell’Acqua  909
ST29 guī lái Ritorno  910

ST30 qì chōng Qì che Penetra  910
ST31 bì guān Cancello della Coscia  911
ST32 fú tù Coniglio Rannicchiato  911
ST34 liáng qiŭ Fortificazione di Trave  912
ST35 dú bí Naso del Vitello  912
ST36 zú sān lĭ  Tre Miglia del Piede  913
ST37 shàng jù xŭ Grande Vuoto Superiore  914
ST38 tiáo kŏu Stretta Apertura  915
ST39 xià jù xŭ Grande Vuoto Inferiore  915
ST40 fēng lóng Grossa Protuberanza  915
ST41 jiĕ xī Ruscello che Disperde  917
ST42 chōng yáng Yáng Penetrante  917
ST43 xiàn gŭ Valle che Affonda  918
ST44 nèi tíng Cortile Interno  918
ST45 lì duì Bocca Malata  918

Capitolo 57  Canale della Milza  921

SP1 yĭn bái Bianco Nascosto  921
SP2 dà dŭ Grande Capitale  922
SP3 tài bái Bianco Supremo  923
SP4 gōng sŭn canali luò minuti  923
SP5 shāng qiŭ Collina di Metallo  925
SP6 sān yīn jiāo Incrocio dei Tre yīn  925
SP8 dì jī  Perno della Terra  927
SP9 yīn líng quán Sorgente della Collina degli yīn  927
SP10 xuè hăi Mare del Sangue  928
SP12 chōng mén Porta Penetrante  929
SP15 dà héng Tratto Orizzontale  930
SP21 dà bāo Controllo Generale  930

Capitolo 58  Canale del Cuore  933

HT1 jí quán Fonte Suprema  933
HT3 shào hăi Mare dello yīn Minore  934
HT4 líng dào Sentiero dello Spirito  934
HT5 tōng lĭ Comunicazione Interna  935
HT6 yīn xì Crepaccio dello yīn  936
HT7 shèn mèn Porta dello shén  936
HT8 shào fŭ Palazzo dello shăo yīn  938
HT9 shào chōng Shăo yīn Penetrante  938

Capitolo 59  Canale dell’Intestino Tenue  941

SI1 shào zé Piccola Palude  941
SI2 qián gŭ Valle Anteriore  942
SI3 hòu xī Ruscello Posteriore  942
SI4 wàn gŭ Osso del Polso  944
SI5 yáng gŭ Valle dello yáng  944
SI6 yăng lăo Nutrire l’Anziano  945
SI7 zhī zhèng Ramo che porta al Canale del Cuore  945
SI8 xiăo hăi Mare dell’Intestino Tenue  946
SI9 jiān zhēn Spalla Dritta  946
SI10 nào shŭ Punto shū dell’Omero  946
SI11 tiān zhōng Attribuzione Celeste  947
SI12 bĭng fēng Vento che Osserva  947

00_PrPag.indd   10 11/01/17   09:03



Indice





XI

SI13 qŭ yuán Muro Curvo  948
SI14 jiān wài shŭ Punto shū del Lato Esterno della Spalla  948
SI15 jiān zhōng shŭ Punto shū della Parte Centrale 
della Spalla  949
SI16 tiān chuāng Finestra Celeste  949
SI17 tiān róng Apparizione Celeste  950
SI18 quán liáo Fessura dello Zigomo  950
SI19 tīng gōng Palazzo dell’Ascolto  950

Capitolo 60  Canale della Vescica  953

BL1 jīng míng Luminosità dell’Occhio   953
BL2 zàn zhú (o cuán zhú) Bambù Riunito  954
BL5 wŭ chù Cinque Posti  955
BL7 tōng tiān Penetrare nel Cielo  955
BL9 yù zhĕn cuscino di giada  956
BL10 tiān zhù Colonna Celeste  956
BL11 dà zhù Grande Spola   957
BL12 fēng mén Porta del Vento  958
BL13 fèi shū Punto shū del Dorso dei Polmoni  959
BL14 juè yīn shū Punto shū del Dorso del jué yīn  960
BL15 xīn shū Punto shū del Dorso del Cuore  961
BL16 dū shū Punto shū del Dorso del dū mài  961
BL17 gé shū Punto shū del Dorso del Diaframma  962
BL18 gān shū Punto shū del Dorso del Fegato  963
BL19 dăn shū Punto shū del Dorso della Vescicola Biliare  963
BL20 pí shū Punto shū del Dorso della Milza  964
BL21 wèi shū Punto shū del Dorso dello Stomaco  965
BL22 sān jiāo shū Punto shū del Dorso del Triplo  
Riscaldatore  965
BL23 shèn shū Punto shū del Dorso dei Reni  967
BL24 qì hăi shū Punto shū del Dorso del Mare del qì  968
BL25 dà cháng shū Punto shū del Dorso dell’Intestino  
Crasso  968
BL26 guān yuán shū Punto shū del Dorso del Cancello 
della Vitalità  969
BL27 xiăo cháng shū Punto shū del Dorso dell’Intestino 
Tenue  969
BL28 páng guāng shū Punto shū del Dorso della Vescica  970
BL30 bái huán shū Punto shū dell’Anello Bianco  970
BL32 cì liáo Seconda Fessura  971
BL36 chéng fú Ricevere e Sostenere  971
BL37 yīn mén Grande Cancello  972
BL39 wĕi yáng Sostegno dello yáng  972
BL40 wĕi zhōng Sostegno del Centro  972
BL42 pò hù Porta del pò  973
BL43 gāo huāng (o gāo huāng shū) Punto shū del gāo huāng  974
BL44 shén táng Sala dello shén  975
BL47 hún mén Porta dello hún  975
BL49 yì shè Rifugio dello yì  976
BL51 huāng mén Porta del gāo huāng  976
BL52 zhì shì Stanza dello zhì  977
BL53 bāo huāng Centri Vitali della Vescica  978
BL54 zhì biān Margine Inferiore  979
BL57 chéng shān Sostegno della Montagna  979
BL58 fēi yáng Volare in Alto  979
BL59 fŭ yáng Yáng del Tarso  980

BL60 kŭn lún Montagne  980
BL62 shēn mài Nono Canale  981
BL63 jīn mén Porta Dorata  982
BL64 jīng gŭ Osso Principale  982
BL65 shū gŭ Osso che Lega  983
BL66 zú tōng gŭ Valle di Passaggio  983
BL67 zhì yīn Raggiungimento dello yīn  984

Capitolo 61  Canale dei Reni  985

KI1 yŏng quán Fonte Zampillante  985
KI2 rán gŭ Valle che Arde  986
KI3 tài xī Ruscello Maggiore  987
KI4 dà zhōng Grande Campana  988
KI5 shuĭ quán Fonte d’Acqua  988
KI6 zhào hăi Mare Splendente  988
KI7 fù liŭ Corrente che Ritorna  989
KI8 jiāo xìn Incrocio con il Canale della Milza  990
KI9 zhù bīn Casa per l’Ospite  990
KI10 yīn gŭ Valle dello yīn  991
KI11 héng gŭ Osso Pubico  991
KI12 dà hè Grande Gloria  992
KI13 qì xué Foro del qì  992
KI14 sì măn Quattro Pienezze  993
KI16 huāng shŭ Punto shū delle huāng   994
KI17 shāng qŭ Metallo Curvato  995
KI21 yōu mén Porta dell’Oscurità  995
KI23 shén fēng Sigillo dello shén  996
KI24 líng xŭ Cimitero dello Spirito  996
KI25 shén cháng Deposito dello shén  996
KI27 shŭ fŭ Compito del Punto shū  997

Capitolo 62  Canale del Pericardio  999

PC1 tiān chí Stagno Celeste  999
PC3 qŭ zé Curva della Palude  1000
PC4 xì mén Porta della Fessura  1000
PC5 jiān shĭ Intermediario  1001
PC6 nèi guān Barriera Interna  1002
PC7 dà líng Grande Collina  1003
PC8 láo gōng Palazzo del Lavoro  1004
PC9 zhōng chōng Giunco del Centro  1004

Capitolo 63  Canale del Triplo Riscaldatore  1007

TE1 guān chōng Giunco del Cancello  1007
TE2 yè mén Porta dei Liquidi  1009
TE3 zhōng zhŭ Isolotto Medio  1009
TE4 yáng chí Stagno dello yáng  1010
TE5 wài guān Barriera Esterna  1011
TE6 zhī gōu Diramazione del Canale di Scolo  1011
TE7 huì zōng Canali Convergenti  1013
TE8 sān yáng luò Connessione dei Tre yáng  1013
TE10 tiān jĭng Pozzo Celeste  1013
TE13 nào huì Convergenza della Spalla  1014
TE14 jiān liáo Fessura della Spalla  1014

00_PrPag.indd   11 11/01/17   09:03



Indice





XII

TE15 tiān liáo Fessura Celeste  1014
TE16 tiān yŏu Finestra del Cielo  1015
TE17 yì fēng Riparo dal Vento  1015
TE21 ĕr mén Porta dell’Orecchio  1016
TE23 sī zhú kōng Zona del Bambù Debole  1016

Capitolo 64  Canale della Vescicola Biliare  1019

GB1 tóng zĭ liáo Forame della Pupilla  1020
GB2 tīng huì Riunione dell’Udito  1020
GB4 hàn yàn Serenità della Mandibola  1020
GB5 xuán lú Cranio Pendente  1021
GB6 xuán lí Deviazione dal Cranio Pendente  1021
GB8 shuài gŭ Valle Principale  1022
GB9 tiān chōng Cielo Penetrante  1022
GB11 tóu qiào yīn Orifizi yīn della Testa  1023
GB12 wán gŭ Osso Intero  1023
GB13 bĕn shén Radice dello shén  1023
GB14 yáng bái Yáng Bianco  1024
GB15 tóu lín qì Lacrime che Scendono  1025
GB17 zhèng yíng Convergenza dell’Apice  1025
GB18 chéng líng Riceve lo Spirito  1026
GB19 năo kōng Cavità del Cervello  1026
GB20 fēng chí Stagno del Vento  1026
GB21 jiān jĭng Pozzo della Spalla  1028
GB22 yuān yè Abisso dell’Ascella  1028
GB24 rì yuè Sole e Luna  1028
GB25 jīng mén Porta Principale  1029
GB26 dài mài  1029
GB29 jŭ liáo Fessura Accovacciata  1030
GB30 huán tiào Salto dell’Anello  1030
GB31 fēng shì Mercato del Vento  1031
GB33 xī yáng guān Barriera dello yáng del Ginocchio  1031
GB34 yáng líng quán Fontana della Collina dello yáng  1032
GB35 yáng jiāo Incrocio degli yáng  1032
GB36 wài qiŭ Collina Esterna  1033
GB37 guāng míng Luminosità  1033
GB38 yáng fŭ Aiuto dello yáng  1033
GB39 xuán zhōng Campana Pendente  1034
GB40 qiŭ xiŭ Rovine della Fortificazione  1034
GB41 zú lín qì Lacrime (del Piede) che Scendono   1035
GB43 xiá xī Confluenza del Ruscello  1035
GB44 zú qiào yīn Orifizio dello yīn (Piede)  1036

Capitolo 65  Canale del Fegato  1039

LR1 dà dŭn Grande Spessore  1039
LR2 xíng jiān Posizione Intermedia Temporanea  1040
LR3 tài chōng Grande Assalto Maggiore  1041
LR4 zhōng fēng Segno di Mezzo  1043
LR5 lí gōu Canale di Scolo Vuoto  1043
LR6 zhōng dŭ Capitale di Mezzo   1043
LR7 xī guăn Cancello del Ginocchio  1044
LR8 qŭ quán Fonte su una Curva  1044
LR13 zhāng mén Porta della Completezza  1045
LR14 qī mén Cancello Ciclico  1045

Capitolo 66  Rèn mài (Vaso Concezione)  1047

CV1 huì yīn Riunione degli yīn  1047
CV2 qŭ gŭ Osso Curvo  1048
CV3 zhōng jì Estremità di Mezzo  1048
CV4 guān yuán Barriera dello yuán qì  1049
CV5 shí mén Porta di Pietra  1051
CV6 qì hăi Mare del qì  1052
CV7 yīn jiāo Incrocio dello yīn  1052
CV8 shèn qué Palazzo dello Spirito  1053
CV9 shuĭ fēn Ripartizione dell’Acqua  1055
CV10 xià wăn Epigastrio Inferiore  1055
CV11 jiàn lĭ Costruire un Miglio   1056
CV12 zhōng wăn Centro dell’Epigastrio  1056
CV13 shàng wăn Epigastrio Superiore  1057
CV14 jù què Grande Palazzo  1058
CV15 jiŭ wĕi Coda di Colomba  1059
CV17 shān zhōng (o tàn zhōng) Centro del Torace  1060
CV22 tiān tŭ Proiezione Celeste  1060
CV23 lián quán Fonte d’Angolo  1061
CV24 chéng jiāng Ricevitore della Saliva  1061

Capitolo 67  Dū mài (Vaso Governatore)  1063

GV1 cháng qiáng Sempre Forte  1063
GV2 yāo shŭ Punto shū della Parte Inferiore della Schiena  1064
GV3 yāo yáng guān Barriera dello yáng Lombare  1064
GV4 mìng mén Cancello della Vita  1065
GV8 jīn suō Spasmo del Tendine  1066
GV9 zhì yàng Arrivo dello yáng  1066
GV11 shén dào Via dello shén  1067
GV12 shēn zhù Pilastro del Corpo  1067
GV13 táo dào Via dell’Essiccatoio  1068
GV14 dá zhuī Grande Vertebra  1068
GV15 yă mén Porta del Mutismo   1069
GV16 fēng fŭ Palazzo del Vento  1069
GV17 năo hù Finestra del Cervello  1070
GV19 hòu dĭng Vertice Posteriore  1070
GV20 băi huì Cento Riunioni  1070
GV23 shàng xīng Stella Superiore  1071
GV24 shén tíng Cortile dello shén  1071
GV26 rèn zhōng Centro della Persona  1072

Capitolo 68  Punti extra  1075

EX-HN1 sì shén cōng Allerta delle Quattro Menti  1075
EX-HN3 yìn táng Sala del Sigillo  1075
EX-HN5 tài yáng yáng Maggiore  1076
EX-HN4 yú yāo Spina di Pesce  1076
EX-HN14 bì tōng Passaggi del Naso Liberi  1076
EX-CA3 jīng zhōng Metà del Ciclo  1077
EX-CA2 qì mén porta del qì  1077
EX-CA1 zĭ gōng Palazzo del Bambino  1077
EX-CA4 tì tuō Solleva e Sostiene  1078
EX-B1 dìng chuăn Blocca l’Asma  1078
EX-B7 jīng gōng Palazzo del jīng  1078

00_PrPag.indd   12 11/01/17   09:03



Indice





XIII

EX-B2 Hua Tuo jiá jĭ Punti di Hua Tuo che Riempiono 
la Schiena  1079
EX-B8 shí qī zhuī xià Al di Sotto della 17a Vertebra  1079
EX-HN17 jiān quán Fortificazione Interna della Spalla  1080
EX-UE9 bā xié Otto Fattori Patogeni  1080
EX-UE10 sì fèng Quattro Fessure  1081
EX-UE11 shí xuān Dieci Dichiarazioni  1081
EX-LE5 xī yăn Occhi del Ginocchio  1082
EX-LE6 dăn náng xuè Punto della Vescicola Biliare  1082
EX-LE7 lán wĕi xuè Punto dell’Appendice  1083
EX-LE10 bā fēng Otto Venti  1083

PARTE 8
PRINCIPI DI TRATTAMENTO  1085
INTRODUZIONE  1086

Capitolo 69  Principi di trattamento  1087

Radice e Manifestazione (bĕn e biăo)  1088
Quando tonificare lo zhèng qì, quando espellere i fattori 
patogeni  1094

Differenza tra l’agopuntura e la fitoterapia nell’applicazione 
dei principi di trattamento  1100

Capitolo 70  Principi di combinazione dei punti  1105

Equilibrare punti distali e locali  1109
Equilibrare la parte superiore e inferiore del corpo  1115
Equilibrare sinistra e destra  1117
Equilibrare yīn e yáng  1119
Equlibrare avanti e dietro  1119

Appendice 1: Prescrizioni  1121

Appendice 2: Glossario dei termini cinesi  1143

Appendice 3: Cronologia delle dinastie cinesi  1153

Appendice 4: Bibliografia  1155

Appendice 5: I Classici della Medicina Cinese  1161

Appendice 6: Risposte alle domande per l’autovalutazione  1167

Indice analitico  1183

00_PrPag.indd   13 11/01/17   09:03



3

PARTE 1

1Yīn-yáng

Contenuti chiave

Natura del concetto yīn-yáng
I quattro aspetti della relazione yīn-yáng 

(opposizione, interdipendenza, mutuo consumo, 
intertrasformazione)

Applicazione del principio yīn-yáng alla medicina

La teoria yīn-yáng è probabilmente il concetto più impor-
tante e caratteristico della Medicina Cinese. Si potrebbe 
dire che tutta la fisiologia, la patologia e la terapia della 
medicina cinese possono essere ricondotti allo yīn-yáng. 
Il concetto yīn-yáng è estremamente semplice, ma tutta-
via assai profondo. Esso si può comprendere su un piano 
razionale, come pure individuarne continuamente nuove 
espressioni nella pratica clinica e anche nella vita stessa.

Il concetto yīn-yáng, insieme a quello del qì, ha per-
meato il pensiero cinese per secoli ed è sostanzialmen-
te differente da qualsiasi idea filosofica occidentale. In 
generale, la logica occidentale è basata sull’opposizione 
dei contrari, premessa fondamentale alla base della logi-
ca aristotelica. Secondo questa concezione, due elementi 
contrari di una coppia (come “La tavola è quadrata” e “La 
tavola non è quadrata”) non possono essere veri contem-
poraneamente. Quest’impostazione ha dominato il pen-
siero occidentale per più di 2000 anni. Il concetto cinese 
di yīn-yáng è radicalmente differente da questo sistema 
di pensiero: lo yīn e lo yáng rappresentano qualità oppo-
ste, ma complementari. Ogni oggetto, o fenomeno, può 
essere se stesso e il suo contrario. Inoltre, lo yīn contiene 
il seme dello yáng e viceversa, cosicché lo yīn si può tra-
sformare nello yáng e viceversa.

Un passaggio tratto da un commentario su Zhuang 
Zi evidenzia questo pensiero relativamente alla comple-
mentarietà degli opposti: «Non ci sono due sole cose sotto 
il Cielo che non abbiano una mutua relazione di “sé” e 
“altro da sé”. Sia il “sé” sia “l’altro da sé” desiderano agire 
autonomamente, opponendosi pertanto l’un l’altro così 
intensamente come l’Est e l’Ovest. D’altra parte, il “sé” e 
“l’altro da sé” hanno allo stesso tempo una mutua rela-
zione come quella delle labbra e dei denti… pertanto le 
azioni dell’altro da sé sulla propria metà aiutano allo stes-
so tempo il sé. Così, sebbene mutuamente opposti, sono 
incapaci di una mutua negazione»1.

La discussione su yīn-yáng si svilupperà attraverso lo 
schema rappresentato di seguito.

•	 Sviluppo storico
•	 Natura del concetto yīn-yáng

•	 Lo yīn e lo yáng come le due fasi di un movimento 
ciclico

•	 Lo yīn e lo yáng come due stati di densità della 
materia

•	 I quattro aspetti della relazione yīn-yáng
–– L’opposizione dello yīn e dello yáng
–– L’interdipendenza dello yīn e dello yáng
–– Il mutuo consumo dello yīn e dello yáng
–– L’intertrasformazione dello yīn e dello yáng

•	 Applicazione del principio yīn-yáng alla medicina
•	 Lo yīn-yáng e la struttura del corpo

–– Fronte-retro
–– Testa-corpo
–– Esterno-Interno
–– Sopraombelicale-sottombelicale
–– Superficie postero-laterale  e antero-mediale degli 
arti

–– Organi yīn e Visceri yáng (zàng fŭ)
–– Struttura e funzione degli Organi
–– Qì e Sangue
–– Wèi qì e yíng qì (qì difensivo e qì nutritivo) 

•	 Applicazione dei quattro principi dello yīn-yáng alla 
medicina
•	 L’opposizione dello yīn e dello yáng

–– Fuoco-Acqua
–– Calore-Freddo
–– Rossore-pallore
–– Agitazione-calma
–– Secco-umido
–– Duro-morbido
–– Eccitazione-inibizione
–– Rapidità-lentezza
–– Sostanziale-non sostanziale
–– Trasformazione/cambiamento-conservazione/
accumulo

•	 L’interdipendenza dello yīn e dello yáng
–– Organi yīn (zàng) e Visceri yáng (fŭ)
–– Struttura e funzione degli Organi

01txt.indd   3 10/01/17   15:28



TE
O

RI
A

 G
EN

ER
A

LE

1

4

•	 Il mutuo consumo dello yīn e dello yáng
–– Equilibrio di yīn e yáng
–– Eccesso di yīn
–– Eccesso di yáng
–– Consumo dello yáng
–– Consumo dello yīn

•	 L’intertrasformazione dello yīn e dello yáng

SVILUPPO STORICO

Il più antico riferimento allo yīn-yáng è probabilmente 
quello dello “Yi Jing” (Libro dei Mutamenti), risalen-
te almeno al 700 a.C. In questo testo lo yīn e lo yáng 
sono rappresentati con linee spezzate e linee continue 
(Fig. 1.1).

La combinazione di linee spezzate e continue a coppie 
forma quattro coppie di diagrammi, che rappresentano 
lo yīn estremo, lo yáng estremo e due stadi intermedi 
(Fig. 1.2).

L’aggiunta di un’altra linea a questi quattro diagram-
mi dà luogo, con varie combinazioni, agli Otto Trigram-
mi (Fig. 1.3).

Infine, le varie combinazioni dei Trigrammi danno 
origine ai 64 Esagrammi. Si ritiene che questi simboliz-
zino tutti i possibili fenomeni dell’Universo, dimostran-
do quindi come tutti i fenomeni dipendano, in ultima 
analisi, dai due poli yīn e yáng.

La scuola filosofica che sviluppò la teoria dello yīn-
yáng al suo massimo grado è chiamata “Scuola dello yīn-
yáng”. Molte scuole di pensiero sono sorte durante il pe-
riodo degli Stati Combattenti (476-221 a.C.) e la Scuola 
dello yīn-yáng è una di queste. Essa si dedicò allo studio 
dello yīn-yáng e dei Cinque Elementi e il suo maggiore 
esponente fu Zou Yan (ca. 350-270 a.C.). Needham chia-
ma questa scuola “Naturalista”2 poiché interpreta la Na-
tura in maniera positiva, utilizzando in armonia le leggi 
naturali per il beneficio dell’uomo, senza cercare di con-

Yīn Yáng

Figura 1.1  Diagrammi dello yīn e dello yáng 

Yīn massimo Yáng nello yīn Yīn nello yángYáng massimo

Figura 1.2  I Quattro stadi dello yīn-yáng

Figura 1.3  Gli Otto Trigrammi

trollarla e sottometterla (come fa invece la scienza occi-
dentale moderna). Questa scuola rappresenta una forma 
di quella che oggi potremmo chiamare scienza natura-
listica, e le teorie dello yīn-yáng e dei Cinque Elementi 
servono a interpretare i fenomeni naturali, compreso il 
funzionamento del corpo umano, sia in condizioni di 
salute sia di malattia.

Le teorie dello yīn-yáng e dei Cinque Elementi, elabo-
rate sistematicamente dalla Scuola Naturalista, divenne-
ro poi eredità comune delle successive scuole di pensiero, 
in particolare delle scuole neo-confuciane delle dinastie 
Song, Ming e Qing. Queste scuole combinarono diversi 
elementi delle scuole precedenti per formare una filoso-
fia coerente della Natura, dell’Etica, dell’Ordine Sociale 
e dell’Astrologia3.

In questo capitolo si discuterà la teoria dello yīn-yáng 
prima dal punto di vista filosofico generale, poi dal pun-
to di vista medico.

NATURA DEL CONCETTO YĪN-YÁNG

I caratteri cinesi di yīn e yáng sono correlati al concetto 
di una collina con una parte in ombra e con l’altra soleg-
giata. I caratteri sono i seguenti:

	
	 Yīn

	 rappresenta un “monticello” o una “collina”

	 rappresenta una “nuvola”

	
	 Yáng

	 rappresenta il “sole”

	 rappresenta il “sole sopra l’orizzonte”

	 rappresenta i “raggi di luce”

Quindi, il carattere che rappresenta lo yīn  indica il lato 
ombroso della collina, mentre il carattere che rappresen-

01txt.indd   4 10/01/17   15:28



Yī
n-

yá
ng

1

5

ta lo yáng ne indica il lato soleggiato. Per estensione, essi 
indicano anche il “buio” e la “luce”, oppure  “l’ombra” e 
il “chiarore”.

Lo yīn e lo yáng come le due fasi 
di un movimento ciclico
L’origine del concetto di yīn-yáng probabilmente deriva 
dalle osservazioni dei contadini dell’alternanza ciclica 
del giorno e della notte. Quindi, il giorno corrisponde 
allo yáng e la notte allo yīn e, per estensione, l’attività 
allo yáng e il riposo allo yīn. Questo portò alla prima os-
servazione della continua alternanza di ogni fenomeno 
tra due poli ciclici, dei quali uno corrisponde alla luce, al 
Sole, al chiarore, all’attività (yáng), mentre l’altro corri-
sponde all’oscurità, alla Luna, all’ombra e al riposo (yīn). 
Da questo punto di vista lo yīn e lo yáng sono due stadi di 
un movimento ciclico, con l’uno che cambia continua-
mente nell’altro, come il giorno che evolve nella notte e 
viceversa.

Il Cielo (in cui si trova il Sole) è yáng e la Terra è yīn. 
Gli antichi contadini cinesi concepirono il cielo come 
una volta rotonda e la terra piatta. Quindi, il cerchio è 
yáng e il quadrato è yīn. Il Cielo, che contiene il Sole, 
la Luna e le stelle, sui quali i contadini cinesi basarono 
il loro calendario, corrisponde inoltre al tempo, mentre 
la Terra, che può essere suddivisa in campi, allo spazio.

Poiché il Sole sorge a Est e tramonta a Ovest, l’Est è 
yáng e l’Ovest è yīn. Se ci volgiamo a Sud, l’Est è a si-
nistra e l’Ovest è a destra (nell’emisfero boreale). Nella 
cosmologia cinese le direzioni della bussola vennero 
stabilite considerando che ci si rivolgesse a Sud. Ciò è 
inoltre confermato dal cerimoniale imperiale, secondo 
cui «L’Imperatore si rivolge a Sud verso i propri sudditi 
rivolti a Nord… L’Imperatore si dispone quindi a ricevere 
le influenze del Cielo, dello yáng e del Sud. Il Sud è quindi 
come il Cielo, in alto; il Nord è quindi come la Terra, in 
basso… Volgendosi a Sud, l’Imperatore identifica la sua 
sinistra con l’Est e la sua destra con l’Ovest»4.

Quindi, la sinistra corrisponde allo yáng e la destra 
allo yīn. Il “Su Wen” (Domande Semplici) collega la cor-
rispondenza sinistra-yáng e destra-yīn alla fisiologia. Nel 
testo è scritto: «L’Est rappresenta lo yáng… L’Ovest rap-
presenta lo yīn… a Ovest e a Nord vi è una carenza di 
Cielo, quindi l’occhio e l’orecchio sinistri vedono e sentono 
meglio dei destri; a Est e a Sud vi è una carenza di Terra, 
quindi la mano e il piede destri sono più forti dei sinistri»5.

I caratteri cinesi che significano “sinistra” e “destra” 
mostrano chiaramente le loro affinità con i concetti di yīn 
e yáng, poiché il simbolo di “sinistra” include l’ideogram-
ma di lavoro (attività = yáng) e quello di “destra” include 
una bocca (che mangia i prodotti della Terra che è yīn)6.

SINISTRA DESTRA

	 rappresenta “lavoro”

	 rappresenta “bocca”

Abbiamo dunque individuato le prime corrispondenze:

Yáng	 Yīn

Luce	 Oscurità
Sole	 Luna
Chiarore	 Ombra
Attività	 Riposo
Cielo	 Terra
Rotondo	 Piatto
Tempo	 Spazio
Est	 Ovest
Sud	 Nord
Sinistra	 Destra

Quindi, da questo punto di vista, lo yīn e lo yáng sono 
essenzialmente espressione di una dualità nel tempo, 
dell’alternanza nel tempo di due stadi opposti. Ogni 
fenomeno nell’Universo si presenta con un movimen-
to alternante, con massimi e minimi, e l’alternanza 
dello yīn e dello yáng è la forza motrice di tale cambia-
mento e sviluppo. Il giorno si trasforma in notte, l’e-
state in inverno, la crescita in decadimento e vicever-
sa. Perciò, lo sviluppo di tutti i fenomeni dell’Universo 
è il risultato dell’interazione di due stadi opposti, 
simbolizzati dallo yīn e dallo yáng, e ogni fenomeno 
contiene in sé entrambi gli aspetti in differenti gradi 
di manifestazione. Il giorno appartiene allo yáng, ma 
dopo avere raggiunto il picco a mezzogiorno, lo yīn 
presente in esso gradualmente comincia a evolversi e 
a manifestarsi. Quindi, ogni fenomeno si presenta in 
uno stadio yáng o yīn, ma ha sempre in sé il seme dello 
stadio opposto. Il ciclo del giorno illustra chiaramente 
questo concetto (Fig.1.4).

Mezzogiorno

Alba Tramonto

Mezzanotte

Figura 1.4  Yīn-yáng nel ciclo circadiano

01txt.indd   5 10/01/17   15:28



TE
O

RI
A

 G
EN

ER
A

LE

1

6

Esattamente lo stesso avviene con il ciclo dell’anno, ba-
sta solo sostituire “alba” con  “Primavera”, “mezzogiorno” 
con  “Estate”,  “crepuscolo” con “Autunno” e  “mezzanotte” 
con “Inverno” (Fig. 1.5).

Quindi:

Primavera = yáng nello yīn = crescita dello yáng
Estate = yáng nello yáng = massimo yáng
Autunno = yīn nello yáng = crescita dello yīn
Inverno = yīn nello yīn = massimo yīn

I due stadi intermedi (alba-Primavera e crepuscolo-Au-
tunno) non rappresentano stadi neutri tra yīn e yáng: 
sono di pertinenza dell’uno o dell’altro (l’alba e la Prima-
vera sono di pertinenza dello yáng, il crepuscolo e l’Au-
tunno sono di pertinenza dello yīn), cosicché il ciclo può 
sempre essere ricondotto a una polarità dei due stadi.

Lo yīn e lo yáng come due stati 
di densità della materia
Da un altro punto di vista, lo yīn e lo yáng rappresentano 
due stadi nel processo di cambiamento e trasformazio-
ne di tutte le cose dell’Universo. Come abbiamo visto in 
precedenza, ogni fenomeno passa attraverso le fasi di un 
ciclo e, così facendo, la sua forma cambia. Per esempio, 
l’acqua dei laghi e del mare si riscalda durante il giorno e 
si trasforma in vapore. Quando alla sera l’aria si raffred-
da, il vapore si condensa di nuovo in acqua. 

La materia può acquisire diversi stati di densità. Per 
esempio, un tavolo è una forma densa di materia, ma se lo 
si brucia la stessa materia si trasforma in calore e luce, for-
me meno dense di materia. Secondo questo punto di vista, 
lo yáng rappresenta lo stadio più immateriale e rarefatto 
della materia (in questo caso il calore e la luce) e lo yīn quel-
lo più materiale e denso (il tavolo). In questo esempio, il 
tavolo rappresenta la forma densa della materia, che è yīn; 
la luce e il calore che si sprigionano quando brucia rappre-
sentano invece una forma più rarefatta di materia, ma pur 
sempre materia, che è yáng.

Per usare gli stessi esempi, l’acqua nel suo stato liqui-
do è di pertinenza dello yīn, mentre il vapore derivante 

Solstizio d’Estate
Sud

Est Ovest

Nord
Solstizio d’Inverno

Equinozio
di Autunno

Equinozio
di Primavera

Figura 1.5  Yīn-yáng nel ciclo stagionale

dal calore è di pertinenza dello yáng; allo stesso modo il 
legno nel suo stato solido appartiene allo yīn, mentre il 
calore e la luce generati dalla sua combustione apparten-
gono allo yáng.

Questa dualità nello stato di condensazione delle cose 
è stata spesso rappresentata nella Cina antica tramite il 
dualismo tra Cielo e Terra. Il “Cielo” simboleggia tutti 
gli stadi rarefatti, immateriali, puri e simili a gas delle 
cose, mentre la “Terra” tutti gli stadi densi, materiali, 
torbidi e solidi delle cose. Nel secondo capitolo del “Su 
Wen” (Domande Semplici) è scritto: «Il Cielo è un ac-
cumulo di yáng, la Terra di yīn»7. Pertanto la condensa-
zione o l’“agglomerazione” sono stati yīn della materia, 
mentre la dispersione o l’evaporazione sono stati yáng.

La cosa più importante da comprendere è che i due 
opposti stadi di condensazione e aggregazione delle cose 
non sono indipendenti l’uno dall’altro, ma si trasforma-
no piuttosto l’uno nell’altro. Lo yīn e lo yáng simboleg-
giano, quindi, anche due stati opposti di aggregazione 
delle cose, il primo “denso”, il secondo “rarefatto”. In un 
testo daoista datato a partire dal 5° secolo a.C., Lie Zi 
dice: «Gli [elementi] più puri e leggeri che tendono verso 
l’alto hanno costituito il Cielo, i più densi e pesanti, che 
tendono verso il basso, hanno costituito la Terra»8.

Nella sua forma più pura e rarefatta, lo yáng è total-
mente immateriale e corrisponde all’energia pura; lo yīn, 
nella sua forma più grezza e densa, è totalmente materia-
le e corrisponde alla materia. Da questo punto di vista 
l’energia e la materia non sono altro che i due stadi estre-
mi di un continuum, con un infinito numero di possibili 
stati di aggregazione. Il secondo capitolo del “Su Wen” 
(Domande Semplici) dice: «Lo yīn è tranquillo, lo yáng 
è attivo. Lo yáng dà origine alla vita, lo yīn garantisce la 
crescita… Lo yáng è trasformato in qì, lo yīn è trasforma-
to in vita materiale»9.

Poiché lo yáng corrisponde alla creazione e all’attività, 
naturalmente corrisponde anche all’espandersi e al salire. 
Dato che lo yīn corrisponde alla condensazione e alla ma-
terializzazione, naturalmente corrisponde anche al con-
trarsi e al discendere. Perciò possiamo aggiungere alcune 
ulteriori qualità alla lista delle corrispondenze yīn-yáng:

Yáng	 Yīn

Immateriale	 Materiale
Produce energia	 Produce forma
Genera	 Fa crescere
Non sostanziale	 Sostanziale
Energia	 Materia
Espansione	 Contrazione
Salita	 Discesa
Sopra	 Sotto
Fuoco	 Acqua

01txt.indd   6 10/01/17   15:28



Yī
n-

yá
ng

1

7

La relazione e l’interdipendenza dello yīn-yáng possono 
essere rappresentate con il famoso simbolo (Fig. 1.6). 
Questo simbolo è chiamato “Ultimo Supremo”  (Tai Ji) e 
rappresenta in maniera ottimale l’interdipendenza dello 
yīn e dello yáng.

I punti principali di questa interdipendenza sono:

•	 Benché rappresentino stadi opposti di un ciclo o condizioni 
opposte di densità della materia, lo yīn e lo yáng formano 
un’unità e sono complementari

•	 Lo yáng ha in sé il seme dello yīn e viceversa. Esso è 
rappresentato dai due punti bianco e nero

•	 Niente è totalmente yīn o totalmente yáng
•	 Lo yáng muta nello yīn e viceversa

I quattro aspetti della relazione 
yīn-yáng
Gli aspetti principali della relazione yīn-yáng possono 
essere riassunti in quattro punti:

•	 L’opposizione dello yīn e dello yáng
•	 L’interdipendenza dello yīn e dello yáng
•	 Il mutuo consumo dello yīn e dello yáng
•	 L’intertrasformazione dello yīn e dello yáng

L’opposizione dello yīn e dello yáng
Lo yīn e lo yáng sono sia stadi opposti di un ciclo sia 
opposti stati di aggregazione della materia, come è sta-
to spiegato prima. Nulla nel mondo naturale sfugge a 
questo concetto. È questa intima contraddizione che 
costituisce la forza motrice di tutti i cambiamenti, degli 
sviluppi e del decadimento delle cose.

Tuttavia, l’opposizione è relativa, non assoluta, in 
quanto nulla è totalmente yīn o totalmente yáng. Ogni 
cosa ha in sé il seme del suo opposto. Inoltre, l’opposi-
zione dello yīn e dello yáng è relativa, poiché la qualità 
yīn o yáng di una cosa non è una qualità intrinseca, ma è 
sempre relativa a qualcos’altro.

Quindi, in senso stretto, è errato dire che qualcosa “è 
yáng” o che qualcosa “è yīn”. Ogni cosa è di pertinen-

Figura 1.6  Simbolo dello yīn e dello yáng

za yīn o yáng solo in relazione a qualche altra cosa. Per 
esempio, dato che il caldo appartiene allo yáng e il fred-
do allo yīn, possiamo dire che il clima di Napoli è yáng 
in relazione a quello di Stoccolma, ma è yīn in relazio-
ne a quello di Algeri. Con un altro esempio, basato sui 
principi dietetici cinesi, possiamo dire che le verdure in 
genere sono yīn e la carne in genere è yáng. Comunque, 
all’interno di ogni categoria c’è una gradazione di yīn e 
di yáng: perciò il pollo è yáng rispetto alla lattuga ma è 
yīn rispetto all’agnello.

Benché ogni cosa contenga una parte di yīn e di yáng, 
queste non sono mai presenti in una proporzione fissa 
di 50 a 50, ma si trovano in un equilibrio dinamico e 
costantemente mutevole. Per esempio, la temperatura 
del corpo umano è quasi costante all’interno di un ran-
ge estremamente limitato. Ciò non è il risultato di una 
situazione statica, ma di un equilibrio dinamico di pa-
recchie forze opposte.

L’interdipendenza dello yīn e dello yáng
Anche se lo yīn e lo yáng sono opposti, essi sono anche 
interdipendenti: l’uno non può esistere senza l’altro. 
Ogni cosa contiene forze opposte che sono mutuamen-
te esclusive, ma che nello stesso tempo dipendono l’una 
dall’altra. Il giorno non può arrivare che al termine del-
la notte, non vi può essere attività senza riposo, energia 
senza materia o contrazione senza espansione.

Un brano dal capitolo 36 del classico daoista “Dao De 
Jing” di Lao Zi illustra molto bene questo concetto: «Per 
potersi contrarre è prima necessario espandersi»13.

Il mutuo consumo dello yīn e dello yáng
Lo yīn e lo yáng sono in uno stato costante di equilibrio 
dinamico, mantenuto da un continuo aggiustamento dei 
loro livelli relativi. Quando lo yīn o lo yáng sono sbilan-
ciati, agiscono necessariamente l’uno sull’altro, mutan-
do le loro proporzioni in modo da raggiungere una nuo-
va situazione di equilibrio. 

Oltre al normale stato di equilibrio dello yīn e dello 
yáng, esistono quattro possibili situazioni di squilibrio:

•	 Preponderanza dello yīn
•	 Preponderanza dello yáng
•	 Debolezza dello yīn
•	 Debolezza dello yáng

Quando lo yīn è preponderante, induce una diminuzione 
dello yáng, cioè l’eccesso di yīn consuma lo yáng; quando 
lo yáng è preponderante, induce una diminuzione dello 
yīn, cioè l’eccesso di yáng consuma lo yīn.

Quando lo yīn è debole, lo yáng è in apparente eccesso; 
quando lo yáng è debole, lo yīn è in apparente eccesso. 

01txt.indd   7 10/01/17   15:28



TE
O

RI
A

 G
EN

ER
A

LE

1

8

Questo fenomeno è solamente apparente, poiché l’ecces-
so si ha solo in rapporto all’altro fattore che è in deficit, 
non si tratta di un eccesso assoluto.

Queste quattro situazioni possono essere rappresenta-
te dai diagrammi nella Figura 1.7. I diagrammi saranno 
descritti in dettaglio più avanti, quando si parlerà delle 
applicazioni del principio yīn-yáng alla Medicina Cinese. 
Benché il diagramma di uno stato di normale equilibrio 
dello yīn e dello yáng mostri eguali proporzioni delle due 
qualità, questo non deve essere interpretato letteralmen-
te dal momento che l’equilibrio è mantenuto con diffe-
renti proporzioni dinamiche dello yīn e dello yáng.

È importante capire la differenza tra la Preponderan-
za di yīn e la Debolezza di yáng: l’effetto può apparire lo 
stesso, ma non è così. Bisogna stabilire quale fenomeno è 
primario e quale è secondario. In caso di Preponderanza 
di yīn, questo è il fatto primario, e come conseguenza l’ec-

A

B

C

D

Yīn Yáng

Yīn Yáng

Yīn Yáng

Yīn Yáng

Figura 1.7  Preponderanza e Debolezza dello yīn e dello yáng

cesso di yīn consuma lo yáng. In caso di Debolezza dello 
yáng, questo è il fatto primario e come conseguenza lo yīn 
è in apparente eccesso. Anche se può sembrare che lo yīn 
sia in eccesso, tuttavia è solo un fenomeno relativo alla 
deficienza di yáng. Lo stesso ragionamento si applica alla 
Preponderanza  dello yáng e alla Debolezza dello yīn.

L’intertrasformazione dello yīn e dello yáng
Lo yīn e lo yáng non sono statici, ma si trasformano con-
tinuamente l’uno nell’altro: lo yīn si trasforma nello yáng 
e viceversa; questo cambiamento non si verifica a caso, 
ma solo a un determinato stadio dello sviluppo delle 
cose. L’estate si muta in inverno, il giorno cambia nella 
notte, la vita nella morte, la felicità nella tristezza, il caldo 
nel freddo e viceversa. Per esempio, la grande euforia di 
una bevuta serale con gli amici è seguita il mattino dopo, 
al risveglio, da uno stato di confusione e depressione.

Vi sono due condizioni per la trasformazione dello yīn 
nello yáng e viceversa.

In primo luogo condizioni interne: primariamente 
le cose possono cambiare solo per cause interne e solo 
secondariamente per cause esterne. Il cambiamento si 
manifesta solo quando le condizioni interne sono matu-
re. Per esempio, applicando calore, un uovo si trasforma 
in un pulcino solo perché l’uovo ha in sé la capacità di 
trasformarsi in pulcino. L’applicazione del calore a una 
pietra non produce certo un pulcino.

In secondo luogo esistono condizioni temporali: lo yīn e 
lo yáng possono trasformarsi l’uno nell’altro solo a un de-
terminato stadio di sviluppo, quando le condizioni sono 
idonee al cambiamento. Nel caso dell’uovo, il pulcino può 
uscire solo quando è giunto il momento opportuno.

APPLICAZIONE DEL PRINCIPIO 
YĪN-YÁNG ALLA MEDICINA

Si può dire che tutto ciò che concerne la Medicina Cinese, 
cioè la sua fisiologia, patologia, diagnosi e trattamento, è 
riconducibile alla teoria basilare e fondamentale dello yīn-
yáng. Ogni processo fisiologico e ogni segno o sintomo 
possono essere analizzati alla luce della teoria yīn-yáng.

Nella terapia, tutte le strategie di trattamento possono essere 
ricondotte a quattro:
•	 tonificare lo yáng;
•	 tonificare lo yīn;
•	 eliminare l’eccesso di yáng;
•	 eliminare l’eccesso di yīn.

Comprendere l’applicazione della teoria dello yīn-yáng 
in medicina è, quindi, di estrema importanza nella prati-

01txt.indd   8 10/01/17   15:28



Yī
n-

yá
ng

1

9

ca medica: si può dire che non esiste la Medicina Cinese 
senza lo yīn-yáng.

Lo yīn-yáng e la struttura del corpo
Ogni parte del corpo umano possiede caratteristiche 
prevalentemente yīn o yáng, e ciò è molto importante 
nella pratica clinica. Bisogna puntualizzare, tuttavia, che 
questa caratteristica è solo relativa. Per esempio, l’area 
del torace è yáng in relazione all’addome (poiché è più in 
alto), ma è yīn in relazione alla testa.

Come regola generale, questi sono i caratteri per ogni 
singola area delle varie strutture del corpo: 

Yáng	 Yīn

Superiore	 Inferiore
Esterno	 Interno
Superficie postero- laterale	 Superficie antero-mediale
Retro	 Fronte
Funzione	 Struttura

Più specificatamente, i caratteri yīn-yáng delle struttu-
re del corpo, degli organi e delle energie sono i seguenti 
(Fig. 1.8): 

Yáng	 Yīn

Retro	 Fronte (torace-addome)
Testa	 Corpo
Esterno (pelle-muscoli)	 Interno (organi)
Sopraombelicale	 Sottombelicale
Superficie postero-laterale	 Superficie  interno-mediale 
  degli arti	   degli arti
Visceri yáng	 Organi yīn
Funzione degli organi	 Struttura degli organi
Qì	 Sangue-Liquidi Corporei
Wèi qì (Energia Difensiva)	 Yíng qì (Energia Nutritiva) 

Ognuno di questi concetti verrà ora trattato in dettaglio.

Fronte-retro
Nella superficie posteriore del corpo scorrono i canali 
yáng. Essi trasportano l’energia yáng e hanno la funzio-
ne di proteggere il corpo dai fattori patogeni esterni. È 
nella natura dello yáng stare all’Esterno e proteggere. È 
nella natura dello yīn, invece, stare all’Interno e nutrire. 
Quindi i canali nella superficie posteriore del corpo sono 
di pertinenza yáng e possono essere usati per rafforzare 
lo yáng, perciò per opporre resistenza ai fattori patogeni 
esterni e per eliminare i fattori patogeni quando questi 
hanno già invaso il corpo. 

Sull’area frontale (addome e torace) scorrono inve-
ce i canali yīn che trasportano l’energia yīn e hanno la 
funzione di nutrire il corpo. Sono spesso impiegati per 
tonificare lo yīn.

Yīn

Yīn

Yáng Yáng

Figura 1.8  Yīn-yáng e strutture corporee

Testa-corpo
Nella testa iniziano o terminano tutti i canali yáng: essi 
quindi si incontrano e confluiscono l’uno nell’altro pro-
prio nella testa. La relazione tra energia yáng e testa è 
verificabile nella pratica in molti modi. In primo luogo 
l’energia yáng tende a salire e, in situazioni patologiche, 
il Calore o il Fuoco tendono a salire. Poiché la testa è la 
zona più in alto del corpo, l’energia yáng (sia essa fisiolo-
gica o patologica) tenderà a salire alla testa. In condizio-
ni patologiche ciò può causare faccia e occhi rossi.

La testa è inoltre facilmente colpita da fattori patogeni 
yáng come il Vento e il Calore Estivo.

Infine, poiché la testa è il punto di convergenza di tutti 
i canali yáng, possiamo usare i punti in essa localizzati 
per aumentare l’energia yáng.

Il resto del corpo (torace e addome) è di pertinenza yīn 
ed è facilmente colpito da fattori patogeni yīn, come il 
Freddo e l’Umidità.

Esterno-Interno
La parte Esterna del corpo comprende pelle e muscoli ed 
è di pertinenza yáng. Ha la funzione di proteggere il cor-
po dai fattori patogeni esterni. L’Interno del corpo inclu-
de gli Organi Interni e ha la funzione di nutrire il corpo.

Sopraombelicale-sottombelicale
La zona sopraombelicale è di pertinenza yáng ed è fa-
cilmente colpita da fattori patogeni yáng, come il Vento, 

01txt.indd   9 10/01/17   15:28



TE
O

RI
A

 G
EN

ER
A

LE

1

10

mentre la zona sottombelicale è di pertinenza yīn ed è fa-
cilmente interessata da fattori patogeni yīn, come l’Umidi-
tà; questa regola generale si applica frequentemente in cli-
nica, per esempio nella diagnosi delle malattie della pelle.

Superficie postero-laterale  
e antero-mediale degli arti
I canali yáng scorrono sulla superficie postero-laterale 
degli arti, mentre i canali yīn su quella antero-mediale.

Organi yīn e Visceri yáng (zàng fŭ)
Alcuni Organi sono di pertinenza yáng e altri di per-
tinenza yīn. I Visceri yáng trasformano e digeriscono, 
espellendo i residui “impuri” del cibo e dei liquidi. Gli 
Organi yīn accumulano le essenze “pure” che risultano 
dal processo di trasformazione svolto dai Visceri yáng. 
Il “Su Wen” nel capitolo 11 dice: «…I Cinque Organi yīn 
accumulano... e non espellono... I Sei Visceri yáng trasfor-
mano, digeriscono e non accumulano…»10.

I Visceri yáng, quindi, in accordo con la corrisponden-
za dello yáng all’attività, sono costantemente riempiti e 
svuotati, trasformano e separano il puro dall’impuro 
ed espellono i residui dei cibi per produrre il qì. Sono in 
contatto con l’esterno, poiché la maggior parte dei Vi-
sceri (lo Stomaco, gli Intestini, la Vescica) comunica con 
l’esterno per mezzo della bocca, dell’ano e dell’uretra.

Gli Organi yīn, al contrario, non trasformano, né di-
geriscono o espellono, ma accumulano le essenze pure 
estratte dai cibi dai Visceri yáng. In particolare, essi ac-
cumulano le Sostanze Vitali, cioè il qì, il Sangue, i Liqui-
di Corporei e il jīng (Essenza).

Struttura e funzione degli Organi
Lo yáng corrisponde alla funzione e lo yīn corrisponde 
alla struttura. Abbiamo già detto come alcuni Organi si-
ano yīn (Organi) e altri siano yáng (Visceri). Tuttavia, in 
ottemperanza al principio che niente è totalmente yáng o 
yīn, ogni Organo possiede al suo interno un aspetto yáng 
e un aspetto yīn. In particolare, la struttura dell’Organo, 
cioè il Sangue, il jīng e i Liquidi Corporei contenuti al 
suo interno, è di pertinenza yīn; essa costituisce l’aspetto 
yīn di quell’Organo.

L’attività funzionale dell’Organo rappresenta il suo 
aspetto yáng. I due aspetti sono ovviamente correlati e in-
terdipendenti. Per esempio, la funzione della Milza di tra-
sformare e trasportare le essenze estratte dal cibo rappre-
senta l’aspetto yáng. Il qì estratto in questo modo dal cibo è 
poi trasformato in Sangue, il quale, essendo yīn, contribu-
isce a formare la struttura della Milza stessa. Il “Su Wen” 
nel capitolo  5 dice: «Lo yáng trasforma il qì, lo yīn forma la 
struttura»11. Questa relazione può essere rappresentata da 
un diagramma (Fig. 1.9).

La funzione yáng
della Milza
trasforma
e trasporta
il qì del cibo,
il quale
dà origine
al...

...Sangue,
che è yīn

e rappresenta
la parte

della Milza

Figura 1.9  Yīn-yáng nella relazione tra struttura e funzione

Un altro valido esempio di struttura e funzione nel 
caso degli Organi è quello del Fegato. Il Fegato accumula 
il Sangue e quest’ultimo rappresenta l’aspetto yīn e la sua 
struttura; d’altra parte il Fegato controlla il libero fluire 
del qì in tutte le parti del corpo, e questo rappresenta il 
suo aspetto yáng e la sua funzione.

Qì e Sangue
Il qì è yáng in rapporto al Sangue. Il Sangue è una forma 
più densa e materiale di qì, e quindi più yīn.

Il qì ha la funzione di scaldare, proteggere, trasformare 
e fare salire, tutte funzioni tipicamente yáng. Il Sangue ha 
la funzione di nutrire e umidificare, e queste sono fun-
zioni tipicamente yīn. La natura e le funzioni del qì e del 
Sangue saranno discusse più in dettaglio nel Capitolo 3.

Wèi qì e yíng qì (qì difensivo e qì nutritivo)
Il wèi qì è yáng in relazione allo yíng qì. Il wèi qì circo-
la nella pelle e nei muscoli (che sono area yáng) e ha la 
funzione di proteggere e scaldare il corpo (funzione di 
pertinenza yáng). Lo yíng qì circola negli Organi Interni 
(che sono zona yīn) e ha la funzione di nutrire il corpo 
(funzione yīn). La natura e le funzioni del wèi qì e dello  
yíng qì verranno discusse in dettaglio nel Capitolo 3.

APPLICAZIONE DEI QUATTRO 
PRINCIPI DELLO YĪN-YÁNG 
ALLA MEDICINA

Discuteremo ora l’applicazione dei quattro principi 
dell’interrelazione yīn-yáng alla Medicina Cinese.

L’opposizione dello yīn e dello yáng
L’opposizione dello yīn e dello yáng si riflette in medici-
na nell’opposizione delle strutture yīn e yáng del corpo 
umano, nell’opposizione del carattere yīn e yáng degli 
Organi e soprattutto nell’opposizione delle sintomatolo-
gie di tipo yīn e yáng. Per quanto possano essere compli-

01txt.indd   10 10/01/17   15:28



Yī
n-

yá
ng

1

11

cati, tutti i quadri sintomatici in Medicina Cinese posso-
no essere ricondotti ai loro caratteri di base yīn o yáng.

Allo scopo di interpretare il carattere delle manifesta-
zioni cliniche in termini yīn-yáng, possiamo fare riferi-
mento ad alcune qualità fondamentali che ci guideranno 
nella pratica clinica.

Queste sono:

Yáng 	 Yīn

Fuoco	 Acqua
Calore	 Freddo
Agitazione	 Calma
Secco	 Umido
Duro	 Morbido
Eccitazione	 Inibizione
Rapidità	 Lentezza
Non-materiale	 Materiale
Trasformazione,	 Conservazione, accumulo, 
  cambiamento	   nutrimento

Fuoco-Acqua
Si tratta di uno dei principali dualismi yīn-yáng in Medi-
cina Cinese. Benché questi termini derivino dalla teoria 
dei Cinque Elementi, si ha un’interazione con la teoria 
dello yīn-yáng.

L’equilibrio tra Fuoco e Acqua nel corpo è fondamen-
tale. Il Fuoco è indispensabile a tutti i processi fisiologici: 
rappresenta la fiamma che mantiene vivi e sostiene tutti 
i processi metabolici. Il Fuoco, il Fuoco fisiologico, assi-
ste il Cuore nella sua funzione di dare residenza allo shén 
(Mente), fornisce il calore necessario alla Milza per tra-
sformare e trasportare, stimola la funzione di separazio-
ne dell’Intestino Tenue, dà alla Vescica e al Riscaldatore 
Inferiore il calore necessario per trasformare ed espellere 
i liquidi e fornisce all’Utero il calore necessario per man-
tenere il Sangue in movimento.

Se il Fuoco fisiologico viene meno, lo shén soffrirà di 
depressione, la Milza non potrà trasformare e trasporta-
re, l’Intestino Tenue non potrà separare i liquidi, la Ve-
scica e il Riscaldatore Inferiore non potranno espellere i 
liquidi e potrà insorgere edema, mentre l’Utero diverrà 
Freddo con possibile infertilità.

Questo Fuoco fisiologico è denominato Fuoco del 
mìng mén (Cancello della Vita) e deriva dai Reni.

Nota clinica

Il Fuoco fisiologico è essenziale per tutti i processi del corpo 
e per la mente. Un deficit del Fuoco fisiologico causerà 
depressione. Può essere stimolato con la moxa su KI3 tài xī e 
GV4 mìng mén.

L’Acqua ha la funzione di raffreddare e umidificare durante 
tutte le funzioni fisiologiche per bilanciare l’azione riscal-

dante del Fuoco fisiologico. Anche l’Acqua ha origine dai 
Reni. Quindi, l’equilibrio tra Acqua e Fuoco è fondamenta-
le in tutti i processi fisiologici del corpo. Il Fuoco e l’Acqua 
si bilanciano e si controllano in ogni processo fisiologico. 
Quando il Fuoco è fuori controllo e diventa eccessivo ha 
la tendenza a divampare verso l’alto manifestandosi nella 
parte superiore del corpo e nella testa con cefalea, occhi 
rossi, faccia rossa o sete. Quando è l’Acqua a divenire ec-
cessiva ha la tendenza a scorrere verso il basso, causando 
edema alle gambe, poliuria o incontinenza urinaria.

Calore-Freddo
L’eccesso di yáng si manifesta con Calore e l’eccesso di yīn 
si manifesta con Freddo. Per esempio, una persona con 
eccesso di yáng può sentire caldo, mentre una con eccesso 
di yīn può avere sempre la tendenza a sentire freddo. I ca-
ratteri caldo e freddo si possono anche osservare diretta-
mente in certi segni. Per esempio, una tumefazione rossa e 
calda al tatto indica Calore, mentre la parte inferiore della 
schiena fredda al tatto indica Freddo nei Reni.

Rossore-pallore
Una carnagione rossa indica un eccesso di yáng (o un 
deficit di yīn), una carnagione pallida indica un eccesso 
di yīn (o un deficit di yáng).

Agitazione-calma
Agitazione, insonnia, nervosismo o tremori indicano 
un eccesso di yáng. Un comportamento tranquillo, il 
desiderio di restare fermi o la sonnolenza indicano un 
eccesso di yīn.

Secco-Umido
Ogni sintomo o segno di Secchezza, come occhi secchi, 
gola secca, pelle secca o feci secche, indica un eccesso di 
yáng (o deficit di yīn). Ogni sintomo o segno di eccessiva 
Umidità, come occhi umidi, rinorrea, foruncoli umidi 
sulla pelle o feci non formate, indica un eccesso di yīn (o 
deficit di yáng).

Duro-Morbido
Le masse, tumefazioni o gonfiori, di consistenza dura 
sono di solito dovute a un eccesso di yáng, mentre se 
sono morbide sono dovute a un eccesso di yīn.

Eccitazione-inibizione
Ogni volta che una funzione è in uno stato di iperattività 
indica un eccesso di yáng; se è invece in uno stato di ipo-
attività indica un eccesso di yīn. Per esempio, una fre-
quenza cardiaca elevata può indicare un eccesso di yáng 
del Cuore, mentre una frequenza cardiaca particolar-
mente bassa può significare un eccesso di yīn del Cuore.

01txt.indd   11 10/01/17   15:28



TE
O

RI
A

 G
EN

ER
A

LE

1

12

Rapidità-lentezza
Questo dualismo si può manifestare in due modi: nella 
maniera in cui una persona si muove e nella modalità di 
insorgenza delle manifestazioni.

Se i movimenti di una persona sono rapidi e se cam-
mina o parla in fretta, vi può essere un eccesso di yáng. 
Se sono lenti e cammina o parla lentamente, vi può esse-
re un eccesso di yīn.

Se sintomi o segni compaiono improvvisamente e 
cambiano rapidamente indicano una patologia di tipo 
yáng. Se, viceversa, appaiono gradualmente e cambiano 
lentamente indicano una patologia di tipo yīn.

Sostanziale-non sostanziale
Come già spiegato, lo yáng corrisponde a uno stato di ag-
gregazione rarefatto e lo yīn corrisponde a uno stato di 
aggregazione denso e grezzo. Se lo yáng è normale, le cose 
sono mantenute in movimento, il qì fluisce normalmente 
e i liquidi possono essere trasformati ed espulsi. Se lo yáng 
è in deficit, il qì ristagna, i liquidi non sono trasformati ed 
eliminati e lo yīn prevale. Quindi lo yáng mantiene le cose 
in movimento e in uno stato di fluidità o “non sostanzia-
lità”. Quando lo yīn prevale, il potere di movimento e tra-
sformazione dello yáng viene meno, l’energia si condensa 
in una forma e diventa “sostanziale”. Per esempio, se il qì 
si muove normalmente nell’addome, la funzione degli in-
testini di separare ed espellere i liquidi è normale. Se lo 
yáng viene meno e il qì diminuisce, il potere dello yáng di 
muovere e trasformare è compromesso, i liquidi non sono 
trasformati, il Sangue non si muove; con il tempo la stasi 
di qì dà origine a una stasi di Sangue e, in seguito, a masse 
fisicamente evidenziabili o tumori.

Trasformazione/cambiamento- 
conservazione/accumulo
Lo yīn corrisponde alla conservazione e all’accumulo, ciò 
si riflette nella funzione degli Organi yīn che accumulano 
il Sangue, i Liquidi Corporei, il jīng, e li proteggono come 
essenze preziose. Lo yáng corrisponde alla trasformazione 
e al cambiamento, ciò si riflette nella funzione dei Visceri 
yáng che sono costantemente svuotati e riempiti e costan-
temente trasformano, trasportano ed espellono.

Quanto detto costituisce una guida generale che ci 
permette, attraverso la teoria dello yīn-yáng, di inter-
pretare le manifestazioni cliniche. Tutti i segni e sintomi 
possono essere interpretati alla luce dei concetti finora 
citati, dal momento che tutte le manifestazioni cliniche 
sorgono da una separazione dello yīn e dello yáng. In sa-
lute lo yīn e lo yáng sono armonicamente mescolati in un 
equilibrio dinamico.

Quando lo yīn e lo yáng sono così bilanciati, non posso-
no essere identificati come entità separate, e quindi non 

si manifestano sintomi o segni di malattia. Per esempio, 
se lo yīn e lo yáng, il qì e il Sangue sono in equilibrio, il 
viso avrà un colore normale, roseo, e non apparirà né 
troppo pallido, né troppo rosso o troppo scuro ecc. In 
altre parole, non si osserverà nessun segno patologico.

Se lo yīn e lo yáng non sono in equilibrio, si separano; ci 
può essere troppo dell’uno o dell’altro e il viso può appa-
rire troppo pallido (eccesso di yīn) o troppo rosso (eccesso 
di yáng). Lo yīn e lo yáng, quindi, si manifestano quando 
non sono in equilibrio. Se si osserva il simbolo dell’Ulti-
mo Supremo (Fig 1.6) mentre gira velocemente, ci si ac-
corge che le forme e i colori non possono essere distinti 
poiché sono mescolati nella velocità di rotazione. Allo 
stesso modo, quando lo yīn e lo yáng sono bilanciati e si 
muovono armoniosamente, non possono essere separati, 
non sono visibili e i sintomi e i segni non si manifestano.

Tutti i sintomi e i segni possono essere interpretati 
come la perdita dell’equilibrio tra lo yīn e lo yáng. Un al-
tro esempio: se lo yīn e lo yáng sono bilanciati, l’urina ha 
un normale colore giallo chiaro ed è in quantità normale. 
Se c’è un eccesso di yīn, l’urina sarà molto pallida, quasi 
come l’acqua, e in grande quantità; se c’è un eccesso di 
yáng, l’urina sarà piuttosto scura e in quantità scarsa.

Tutti i sintomi e i segni sono in ultima analisi dovuti 
a un disequilibrio tra yīn e yáng.

Tenendo presenti i principi generali del carattere yīn 
e yáng dei sintomi e dei segni, possiamo classificare le 
principali manifestazioni patologiche come segue:

Yáng	 Yīn
	
Malattia acuta	 Malattia cronica
Insorge rapidamente	 Insorge gradatamente
Rapide mutazioni	 Malattia che evolve 
  della patologia	   lentamente
Calore	 Freddo
Agitazione, insonnia	 Sonnolenza, attenzione 
	   rallentata
Respinge le coperte	 Vuole essere coperto
Preferisce allungarsi nel letto	 Sta rannicchiato
Arti e corpo caldi	 Arti e corpo freddi
Faccia rossa	 Faccia pallida
Preferisce bevande fredde	 Preferisce bevande calde
Voce forte, parla molto	 Voce debole,
	   non ama parlare
Respiro grosso	 Respiro debole, superficiale
Sete	 Assenza di sete
Urine scarse-scure	 Urine pallide-abbondanti
Stipsi	 Feci non formate
Lingua rossa con patina gialla	 Lingua pallida
Polso pieno	 Polso vuoto

01txt.indd   12 10/01/17   15:28



Yī
n-

yá
ng

1

13

Infine, dopo avere discusso il carattere yīn e yáng dei sin-
tomi e dei segni, occorre sottolineare che, nonostante sia 
fondamentale la distinzione dello yīn e dello yáng nelle 
manifestazioni cliniche, tale teoria non è così dettagliata 
da essere di utilità nella pratica clinica. Per esempio, se la 
faccia è troppo rossa, ciò indica un eccesso di yáng. Tut-
tavia tale conclusione è troppo generale per fornire una 
qualche indicazione sul trattamento da seguire. Infatti, 
la faccia può essere rossa per Calore da Eccesso (Calo-
re-Pieno) o Calore da Deficit (Calore-Vuoto); entrambi 
possono essere classificati come “eccesso di yáng”. Se è 
rossa per Calore da Eccesso, bisogna ancora individuare 
l’organo maggiormente coinvolto: potrebbe essere rossa 
a causa del Fuoco del Fegato, del Fuoco del Cuore, del 
Calore dei Polmoni o del Calore dello Stomaco. Il tratta-
mento è differente per ogni caso.

La teoria dello yīn-yáng, benché fondamentale, è quin-
di troppo generale per fornire linee guida in base alle 
quali scegliere il trattamento adeguato. Come vedremo 
in seguito, deve essere integrata con la teoria delle Otto 
Regole e con la teoria delle sindromi degli Organi e Vi-
sceri per essere applicata alle reali situazioni cliniche (si 
vedano i Capp. da 30 e 42). La teoria dello yīn-yáng ri-
mane tuttavia la base fondamentale per comprendere i 
sintomi e i segni.

L’interdipendenza dello yīn e dello yáng
Lo yīn e lo yáng sono opposti, ma sono anche mutua-
mente dipendenti l’uno dall’altro. Lo yīn e lo yáng non 
possono esistere da soli e questo concetto appare eviden-
te se consideriamo la fisiologia del corpo. Tutti i processi 
fisiologici sono il risultato dell’opposizione e dell’inter-
dipendenza dello yīn e dello yáng. La funzione degli Or-
gani Interni in Medicina Cinese mostra molto chiara-
mente l’interdipendenza dello yīn e dello yáng.

Organi yīn (zàng) e Visceri yáng (fŭ)
Gli Organi e Visceri sono molto differenti nelle loro fun-
zioni, ma nello stesso tempo dipendono gli uni dagli altri 
per lo svolgimento della loro attività fisiologica. Gli Or-
gani dipendono dai Visceri per produrre il qì e il Sangue 
dalla trasformazione del cibo. I Visceri dipendono dagli 
Organi per il loro nutrimento, che deriva dal Sangue e 
dal jīng da questi accumulati.

Struttura e funzione degli organi
Ogni Organo ha una struttura, rappresentata dall’or-
gano stesso e dal Sangue e dai Liquidi Corporei che vi 
fluiscono. Allo stesso modo, ogni Organo ha una fun-
zione che influenza la struttura ed è da questa contem-
poraneamente influenzata. La struttura del Fegato, per 

esempio, è rappresentata dall’Organo stesso e dal San-
gue che esso conserva. La funzione del Fegato è quella 
di conservare il Sangue. Un’altra funzione del Fegato è 
quella di assicurare il libero fluire del qì in tutto il corpo. 
Assicurando il libero fluire del qì, il Fegato mantiene in 
movimento anche il Sangue, consentendo dunque anche 
una sua corretta conservazione nel Fegato stesso: que-
sto è un esempio di come la funzione del Fegato assiste 
la struttura del Fegato. D’altra parte, al fine di svolgere 
la sua funzione, il Fegato come Organo ha bisogno del 
nutrimento del Sangue: questo è un esempio di come la 
struttura assiste la funzione.

Senza la struttura (yīn), la funzione (yáng) non po-
trebbe essere svolta; senza la funzione, la struttura man-
cherebbe di trasformazione e movimento.

Il “Su Wen” nel capitolo 5 dice: «Lo yīn è all’Interno ed 
è il fondamento materiale dello yáng; lo yáng è all’Ester-
no ed è la manifestazione dello yīn»12.

Il mutuo consumo dello yīn e dello yáng
Lo yīn e lo yáng evolvono continuamente, quando uno 
aumenta l’altro è consumato per salvaguardare l’equili-
brio. Ciò si può osservare nel crescere e decrescere del 
giorno e della notte. Via via che il giorno giunge verso 
la fine, lo yáng decresce e lo yīn aumenta. Esattamente 
la stessa cosa si può osservare nel ciclo delle stagioni. 
Quando giunge la primavera, lo yīn comincia a decre-
scere e lo yáng ad aumentare. Quindi, per la semplice 
conservazione del loro equilibrio, lo yīn e lo yáng si “con-
sumano” mutuamente. Quando uno aumenta, l’altro 
deve diminuire. Per esempio, se il clima diventa torrido 
(yáng), l’acqua (yīn) del suolo evapora. Quindi:

•	 Se lo yīn è consumato, lo yáng aumenta
•	 Se lo yáng è consumato, lo yīn aumenta
•	 Se lo yīn aumenta, lo yáng è consumato
•	 Se lo yáng aumenta, lo yīn è consumato

Nel corpo umano, il mutuo consumo dello yīn e dello 
yáng può essere osservato sia dal punto di vista fisiologi-
co sia da quello patologico.

Da un punto di vista fisiologico, è un processo norma-
le che mantiene l’equilibrio delle funzioni fisiologiche. 
Questo fenomeno può essere notato in tutti i processi 
fisiologici, come nella regolazione della sudorazione, 
dell’urina, della temperatura del corpo, della respirazio-
ne ecc. Per esempio, in estate il clima è caldo (yáng) e noi 
sudiamo (yīn) di più; quando viceversa la temperatura 
esterna è molto fredda (yīn), il corpo comincia a tremare 
(yáng) nel tentativo di produrre un po’ di calore.

Dal punto di vista della fisiologia, il mutuo consumo 
dello yīn e dello yáng può essere osservato anche duran-

01txt.indd   13 10/01/17   15:28



TE
O

RI
A

 G
EN

ER
A

LE

1

14

te l’alternanza yīn-yáng del ciclo mestruale. Il ciclo me-
struale può essere diviso nelle quattro seguenti fasi:

Fase 1: fase mestruale
Fase 2: fase post-mestruale (più o meno la settimana dopo la 

fine del flusso)
Fase 3: fase centrale del ciclo (più o meno la settimana 

circostante l’ovulazione)
Fase 4: fase pre-mestruale (più o meno la settimana prima 

dell’inizio del flusso)

Durante le fasi 1 e 2 lo yáng è in calo e lo yīn in crescita, 
lo yīn sta cioè aumentando, mentre lo yáng viene consu-
mato. Nelle fasi 3 e 4 lo yáng è invece in crescita e lo yīn 
è in calo, ovvero lo yáng sta aumentando mentre lo yīn 
viene consumato (Fig. 1.10). Dal punto di vista della me-
dicina occidentale, le prime due fasi corrispondono alla 
fase follicolare, le seconde due alla fase luteinica.

Da un punto di vista patologico, lo yīn e lo yáng posso-
no aumentare al di là dei loro valori fisiologici e portare 
al consumo della loro qualità opposta. Per esempio, la 
temperatura può aumentare (eccesso di yáng) duran-
te una malattia infettiva. Ciò può causare secchezza 
ed esaurimento dei Liquidi Corporei (consumo di yīn). 
Benché si possa concepire questo fenomeno come un 
tentativo del corpo di ripristinare l’equilibrio tra lo yīn e 
lo yáng (i Liquidi Corporei e la temperatura) non si tratta 
di un equilibrio normale, bensì patologico dovuto a un 
eccesso di yáng. Si potrebbe proseguire dicendo che la 
stessa temperatura è un tentativo del corpo di combatte-
re il fattore patogeno, ma ciò non toglie che l’aumento di 
temperatura rappresenta comunque un eccesso di yáng 
che porta a un consumo dello yīn.

Sempre dal punto di vista patologico, vi possono esse-
re quattro differenti situazioni di eccesso di yīn o eccesso 
di yáng, con consumo dello yáng e dello yīn rispettiva-
mente, o consumo dello yáng o dello yīn, che portano 
rispettivamente a un apparente eccesso di yīn o di yáng.

Figura 1.10  Le quattro fasi del ciclo mestruale

Fase 1:
mestruale

Fase 2:
post-mestruale

Fase 3:
centrale

Fase 4:
pre-mestruale

YĪN

YÁNG

È importante sottolineare che l’eccesso di yáng e 
il consumo dello yīn non sono affatto la stessa cosa. 
Nell’eccesso di yáng, il fattore principale è l’aumento 
anormale dello yáng, che porta al consumo dello yīn. Nel 
consumo dello yīn il fattore primario è il deficit dello yīn 
che insorge spontaneamente e porta a un apparente ec-
cesso di yáng. 

Cinque diagrammi posono aiutare a chiarire questo 
concetto (Figg. 1.11-1.15).

Equilibrio di yīn e yáng 
(Fig. 1.11).

Eccesso di yīn 
(Fig. 1.12)

Un esempio è quando un eccesso di Freddo nel corpo 
(esterno o interno) consuma lo yáng, in particolare lo 
yáng della Milza. Tale condizione è di Freddo da eccesso 
(Freddo-Pieno). 

Yīn Yáng

Figura 1.11  Equilibrio dello yīn e dello yáng

Yīn Yáng

Figura 1.12  Eccesso di yīn

01txt.indd   14 10/01/17   15:28



Yī
n-

yá
ng

1

15

Eccesso di yáng 
(Fig. 1.13)

Un esempio è quando un eccesso di Calore (che può es-
sere esterno o interno) consuma i Liquidi Corporei (che 
sono yīn) e causa secchezza. Si crea quindi una situazio-
ne di Calore da Eccesso (Calore-Pieno).

Consumo dello yáng 
(Fig. 1.14)

Accade quando l’energia yáng del corpo è spontanea-
mente in deficit. La diminuzione dello yáng causa fred-
dolosità e altri sintomi che, in una certa misura, sono 
simili a quelli dell’eccesso di yīn. La situazione è tutta-
via molto differente, poiché nell’eccesso di yīn l’aspetto 
principale è lo yīn in misura superiore al normale che 
consuma lo yáng. Nel caso del consumo dello yáng, la 
diminuzione dello yáng è l’aspetto primario e lo yīn è 
solo apparentemente in eccesso. Questa situazione è de-
nominata Freddo da Deficit (Freddo-Vuoto).

Consumo dello yīn 
(Fig. 1.15)

Si verifica quando le energie yīn del corpo sono dimi
nuite. La diminuzione dello yīn può portare a sintomi di 

Yīn Yáng

Figura 1.13  Eccesso di yáng

Yīn Yáng

Figura 1.14  Consumo di yáng

Yīn Yáng

Figura 1.15  Consumo di yīn

apparente eccesso di yáng, come la sensazione di calore. 
Di nuovo, questa situazione è molto diversa da quella già 
vista nell’eccesso di yáng, in cui l’aspetto primario è lo 
yáng in misura superiore al normale. Nel caso del consu-
mo dello yīn, questo è l’aspetto primario e lo yáng è solo 
apparentemente in eccesso. Tale situazione è chiamata 
Calore da Deficit (Calore-Vuoto).

La distinzione tra Freddo da Deficit e Freddo da Ec-
cesso, come quella tra Calore da Deficit e Calore da Ec-
cesso, è fondamentale nella pratica, in quanto in caso di 
deficit è necessario tonificare, mentre in caso di Eccesso 
occorre disperdere (si veda il Box 1.1).

L’intertrasformazione 
dello yīn e dello yáng
Sebbene opposti, lo yīn e lo yáng possono trasformar-
si l’uno nell’altro. Questa trasformazione non accade a 
caso, ma è determinata dallo stadio di sviluppo e dalle 
condizioni interne.

Innanzitutto, il cambiamento avviene quando le con-
dizioni sono mature, in un particolare momento nel 
tempo. Il giorno non può trasformarsi nella notte in 
qualsiasi momento, ma solo quando sta per finire.

La seconda condizione di cambiamento è data dalle 
qualità intrinseche di ogni cosa o fenomeno. Il legno può 
trasformarsi in carbone, ma la pietra non può farlo.

Il processo di trasformazione dello yīn nello yáng e 
viceversa può essere osservato in molti fenomeni natu-
rali, come nell’alternanza del giorno e della notte, delle 
stagioni e del clima.

Il principio di intertrasformazione dello yīn e dello 
yáng ha molte applicazioni nella pratica clinica. Capire 
questo meccanismo è importante per prevenire le ma-
lattie. Essendo consapevoli di come una cosa possa tra-
sformarsi nel suo opposto, possiamo prevenire questo 
fenomeno e cercare di raggiungere un equilibrio, il che è 
l’essenza della Medicina Cinese.

Per esempio, il lavoro eccessivo (yáng), senza riposo, 
induce un estremo deficit (yīn) delle energie del corpo. 
Il fare troppo jogging (yáng) causa un polso molto lento 
(yīn). Il consumo eccessivo di alcol provoca una piacevo-
le euforia (yáng), seguita subito dopo dalla depressione 
(yīn). Le preoccupazioni eccessive (yáng) esauriscono 

Box 1.1 � Mutuo consumo dello yīn e dello yáng: 
Calore e Freddo

1.	 Eccesso di yīn = Freddo-Pieno.
2.	 Eccesso di yáng = Calore-Pieno.
3.	 Consumo dello yáng = Freddo-Vuoto.
4.	 Consumo dello yīn = Calore-Vuoto.

01txt.indd   15 10/01/17   15:28



TE
O

RI
A

 G
EN

ER
A

LE

1

16

(yīn) l’energia del corpo. L’eccessiva attività sessuale 
(yáng) consuma il jīng (yīn).

Quindi, l’equilibrio nel nostro modo di vivere, nella 
dieta, nell’esercizio fisico, nel lavoro, nella vita sentimen-
tale e sessuale è, in Medicina Cinese, l’essenza della pre-
venzione; capire come lo yáng si può trasformare nello 
yīn, e viceversa, ci può aiutare a evitare rapidi cambia-
menti dall’una all’altra situazione, cambiamenti che sono 
dannosi per la nostra vita fisica ed emozionale. Evidente-
mente, niente è più difficile da raggiungere nella moder-
na società occidentale che sembra strutturata in modo da 
produrre continuamente sbalzi da un estremo all’altro.

La trasformazione dello yīn e dello yáng può inoltre 
essere osservata nei cambiamenti patologici che si ri-
scontrano nella pratica clinica. Per esempio, il Freddo 
esterno può invadere il corpo e dopo un certo periodo 
di tempo può trasformarsi in Calore. Una condizione 
di Eccesso può facilmente trasformarsi in una condi-
zione di Deficit. Per esempio, un Calore eccessivo può 
danneggiare i Liquidi del corpo e causare un vuoto dei 
Liquidi. Una condizione di Deficit può trasformarsi in 
una condizione di Eccesso. Per esempio, un deficit dello 
yáng della Milza può portare a una condizione di Ecces-
so di Umidità. È quindi estremamente importante essere 
in grado di distinguere le trasformazioni yīn-yáng nella 
pratica clinica per trattare correttamente le varie condi-
zioni patologiche.

Obiettivi formativi

In questo capitolo hai imparato quanto segue.
•	 Come comprendere il concetto yīn-yáng.
•	 La classificazione dei fenomeni in termini di yīn-yáng.
•	 I quattro aspetti dell’interrelazione yīn-yáng.
•	 Come applicare la teoria yīn-yáng alla Medicina Cinese.
•	 Come capire i concetti di Deficit di yīn, Deficit di yáng, 

Eccesso di yīn, Eccesso di yáng.

Domande per l’autovalutazione

1.	 Cosa rappresentano gli ideogrammi yīn e yáng?
2.	 Perché la sinistra appartiene allo yáng e la destra allo yīn?
3.	 Perché la forma circolare appartiene allo yáng e quella 

quadrata allo yīn?
4.	 Come si correlano yīn e yáng alle quattro stagioni?
5.	 Sei sulla riva di un lago in una giornata molto calda e puoi 

osservare il vapore salire dalla superficie dell’acqua: come 
interpreti questo fenomeno in termini yīn-yáng?

6.	 Quando lo yáng è preponderante, cosa accade allo yīn?
7.	 Quando lo yīn è in deficit, cosa accade allo yáng?
8.	 Spiega la relazione tra Sangue del Fegato e qì del Fegato 

in termini yīn-yáng.
9.	 Cita almeno cinque esempi di sintomi caratteristici 

della opposizione yīn-yáng.
10.	 Correla l’Eccesso di yīn-yáng e il Deficit di yīn-yáng a Calore 

e Freddo (Pieno o Vuoto).

Per le risposte si veda l’Appendice 6.

NOTE
1.	 Needham J 1977 Science and Civilization in China, vol.2. Cambridge 

University Press, Cambridge, p. 303.
2.	 Ibid.
3.	 Una più ampia discussione dello sviluppo storico della teoria dello 

yīn-yáng lungo il corso dei secoli va al di là dello scopo di questo libro. 
Il lettore può a questo proposito far riferimento ai seguenti testi:
•	 Fung Yu-Lan 1966 A Short History of Chinese Philosophy, 

Macmillan, New York;
•	 Granet M 1967 La Pensée Chinoise, Albin Michel, Paris;
•	 Moore C A 1967 The Chinese Mind, University Press of Hawaii, 

Honolulu;
•	 Needham J 1956 Science and Civilization in China, vol. 2, 

Cambridge University Press, Cambridge.
•	 Wing Tsit Chan 1969 A Source Book in Chinese Philosophy, 

Princeton University Press, Princeton.
4.	 Granet M 1967 La Pensée Chinoise, Albin Michel, Paris, p. 367.
5.	 1979 The Yellow Emperor’s Classic of Internal Medicine – Simple 

Questions (Huang Di Nei Jing Su Wen ), People’s 
Health Publishing House, Beijing, p. 44.

6.	 È interessante paragonarlo con l’atteggiamento culturale occidentale 
che si ha nei confronti del concetto di sinistra e destra secondo cui 
la sinistra è qualcosa di “cattivo” e la destra qualcosa di “buono”. 
Consideriamo, per esempio, la parola “sinistro”, etimologicamente 
correlata a “sinistra”, o “tiro mancino” o il concetto stesso di 
“destrezza” inteso come “abilità”.

7.	 Simple Questions, p. 31.
8.	 Science and Civilization in China, vol. 2, p. 41.
9.	 Su Wen, p. 31.

10.	 Ibid., p. 77-78.
11.	 Ibid., p. 32.
12.	 Ibid., p. 42-43.
13.	 Lao Zi, Library of Chinese Classics, Foreign Languages Press, Beijing, 

1999, p. 73.

LETTURE DI APPROFONDIMENTO
Fung Yu Lan 1966 A Short History of Chinese Philosophy, Free Press, New 

York
Kaptchuk T 2000 The Web that has no Weaver – Understanding Chinese 

Medicine, Contemporary Books, Chicago
Moore CA 1967 The Chinese Mind, University Press of Hawaii, Honolulu
Needham J 1977 Science and Civilization in China, vol. 2, Cambridge 

University Press, Cambridge
Wang Bi 1994 The Classic of Changes (translated by RJ Lynn), Columbia 

University Press, New York
Wilhelm R 1967 The I Ching, Routledge and Kegan Paul, London
Wing Tsit Chan 1969 A Source Book in Chinese Philosophy, Princeton 

University Press, Princeton

01txt.indd   16 10/01/17   15:28


