Presentazione dell'edizione italiana XV
Prefazione XVII

Ringraziamenti XX/

Note sulla traduzione dei termini cinesi XX/

PARTE 1
TEORIA GENERALE 71
INTRODUZIONE 2

CAPITOLO 1 Yin-ydng 3

Sviluppo storico 4

Natura del concetto yin-ydng 4

Applicazione del principio yin-ydng alla medicina 8
Applicazione dei quattro principi dello yin-ydng alla medicina 70

CAPITOLO 2 ICinque Elementi 1/

| Cinque Elementi in natura 18
| Cinque Elementi in Medicina Cinese 24

CAPITOLO 3 Le Sostanze Vitali 39

Il concetto di gi nella filosofia cinese 39
Il concetto di gi nella Medicina Cinese 47

CAPITOLO 4 La trasformazione del gi 69

Lo yudn gi (qi originale) é la forza motrice per la trasformazione
delgi 69

Il Fuoco del ming mén (Cancello della Vita) € il calore

per la trasformazione del gi 70

La dinamica e la fisiologia della trasformazione del gi 72

La trasformazione del gi del Triplo Riscaldatore 80

Patologia della trasformazione del gi 82

Indice

Gli Organi Interni e i tessuti 90

Gli Organi Interni e gli Organi di senso 90
Gli Organi Interni e le emozioni 97

Gli Organi Interni e gli aspetti spirituali 92
Gli Organi Interni e i climi 93

Le manifestazioni esterne degli Organi Interni 93
Gli Organi Interni e i Liquidi Corporei 93
Gli Organi Interni e gli odori 94

Gli Organi Interni e i colori 94

Gli Organi Interni e i sapori 94

Gli Organi Interni e i suoni 95

Organi yin (zang) e Visceri ydng (fi) 95

CAPITOLO 6 Le funzionidel Cuore 97

Le funzioni del Cuore 97
Altre relazioni del Cuore 103
Sogni 104

Aforismi 104

CAPITOLO 7 Le funzioni del Fegato 70/

Le funzioni del Fegato 708
Altre relazioni del Fegato 174
Sogni 115

Aforismi 775

CAPITOLO 8 Le funzioni dei Polmoni 779

Le funzioni dei Polmoni 720
Altre relazioni dei Polmoni 729
Sogni 130

Aforismi 130

CAPITOLO 9 Le funzioni della Milza 733

PARTE 2
LE FUNZIONI DEGLI ORGANI INTERNI 85
INTRODUZIONE 86

SEZIONE 1
LE FUNZIONI DEGLI ORGANI 87
INTRODUZIONE 88

CAPITOLO 5 Le funzioni degli Organi Interni -
Introduzione 89

Gli Organi Interni e le Sostanze Vitali 90

Le funzioni della Milza 134
Altre relazioni della Milza 740
Sogni 141

Aforismi 741

CAPITOLO 10 Le funzioni dei Reni 743

Le funzioni dei Reni 745
Altre relazioni dei Reni 152
Sogni 152

Aforismi 152



[in|
=
[a)
=

Vi

CAPITOLO 11 Le funzioni del Pericardio 755

CAPITOLO 17 Le funzioni della Vescica 797

Il Pericardio come Organo 155

Il Pericardio come canale 156

Il Pericardio e lo shén 156

Relazione tra il Pericardio e il Fuoco Ministeriale 157
Relazione tra il Pericardio e I'Utero 158

CAPITOLO 12 Le interrelazioni tra gli Organi 767

Cuore e Polmoni 7161
Cuore e Fegato 162
Cuore e Reni 163
Fegato e Polmoni 765
Fegato e Milza 166
Fegato e Reni 167
Milza e Polmoni 768
Milza e Reni 168
Polmoni e Reni 768
Milza e Cuore 169

SEZIONE 2
LE FUNZIONI DEI VISCERI 173
INTRODUZIONE 174

CAPITOLO 13 Le funzioni dello Stomaco 777

Lo Stomaco controlla la ricezione 177

Lo Stomaco controlla la frammentazione e 'omogeneizzazione

deicibi 178

Lo Stomaco controlla il trasporto delle essenze dei cibi 178
Lo Stomaco controlla la discesa del gi 180

Lo Stomaco e l'origine dei Liquidi 780

Altri aspetti dello Stomaco 787

CAPITOLO 14 Le funzioni dell'Intestino Tenue 783

L'Intestino Tenue controlla la ricezione
e la trasformazione 183

L'Intestino Tenue separa i Liquidi 183
Altri aspetti dell'Intestino Tenue 784

CAPITOLO 15 Le funzioni dell’Intestino Crasso 787

L'Intestino Crasso controlla il passaggio e la conduzione 187
L'Intestino Crasso trasforma le feci e riassorbe i Liquidi 787
Altri aspetti dell’Intestino Crasso 188

CAPITOLO 16 Le funzioni della Vescicola Biliare 7971

La Vescicola Biliare accumula e secerne la bile 797
La Vescicola Biliare controlla la capacita di prendere
decisioni 192

La Vescicola Biliare controlla i tendini 793

Altri aspetti della Vescicola Biliare 193

La Vescica rimuove I'Acqua mediante la trasformazione
delgi 197
Altri aspetti della Vescica 798

CAPITOLO 18 Le funzioni del Triplo Riscaldatore 207

Funzioni del Triplo Riscaldatore 207
Quattro modi di vedere il Triplo Riscaldatore 204
Altri aspetti del Triplo Riscaldatore 277

SEZIONE 3
LE FUNZIONI DEI SEI VISCERI STRAORDINARI 275
INTRODUZIONE 276

CAPITOLO 19 Le funzioni dei Sei Visceri Straordinari
(i Quattro Mari) 277

L'Utero 217

Il Cervello 222

Il Midollo 223

Le Ossa 224

| Vasi Sanguigni 224
La Vescicola Biliare 224
I Quattro Mari 225

PARTE 3

LE CAUSE DI MALATTIA 227
INTRODUZIONE 228

IL PERIODO PRENATALE 229
LINFANZIA 229

LA VITA ADULTA 229

CAPITOLO 20 Le cause interne di malattia 23/

Rabbia 238

Gioia 240

Tristezza 241

Ruminazione e preoccupazione 242
Rimuginio 243

Paura 244

Shock 244

CAPITOLO 21 Le cause esterne di malattia 24/

| climi come causa di malattia 248

Batteri e virus in relazione al Vento 249

Base storica 249

| fattori climatici come sindromi di disarmonie 250

I microclimi come cause di malattia 252

Patologia e manifestazioni cliniche dei fattori patogeni
esterni 252

Avversione al freddo e febbre 253

Sintomi e segni delle sindromi da fattori patogeni esterni 255
Conseguenze dell'invasione dei fattori patogeni esterni 256



CAPITOLO 22 Altre cause di malattia 259

Costituzione debole 259

Lavoro eccessivo 262

Eccessivo lavoro fisico (e assenza di esercizio fisico) 264
Attivita sessuale 265

Dieta 270

Traumi 272

Parassiti e veleni 272

Trattamento errato 272

Farmaci 272

Droghe 273

PARTE 4
LA DIAGNOSI 275
INTRODUZIONE 276

CAPITOLO 23 La diagnosi tramite I'osservazione 279

Introduzione 279

Corrispondenze tra singole parti e il tutto 280
Osservazione dei tratti costituzionali 287

Lo spirito 284

Il corpo 285

Comportamento e movimento del corpo 290
La testa e il viso 290

Gli occhi 294

Il naso 295

Le orecchie 295

Le labbra e la bocca 295

| denti e le gengive 296

Lagola 2%

Gliarti 297

La pelle 300

La lingua %

La diagnosi mediante i canali 307

CAPITOLO 24 La diagnosi mediante l'interrogatorio 309

Natura della diagnosi mediante interrogatorio 370

La natura dei “sintomi”in Medicina Cinese 371

L'arte dell'interrogatorio: porre le domande giuste 377
Problemi di terminologia durante l'interrogatorio 372
Metodologia dell'interrogatorio 3712

Identificazione delle sindromi e interrogatorio 373
Diagnosi tramite lingua e polso: integrazione

con l'interrogatorio 373

Le 10 domande tradizionali 374

Tre nuove domande per i pazienti occidentali 375

Le 16 domande 375

CAPITOLO 25 La diagnosi mediante la palpazione 347

La diagnosi mediante lI'esame dei polsi 348
Palpazione della pelle 362
Palpazione degli arti 363

Palpazione del torace 364
Palpazione dell'addome 366
Palpazione dei punti 367

CAPITOLO 26 La diagnosi tramite I'udito e l'olfatto 369

Diagnosi mediante l'udito 369
La diagnosi mediante l'olfatto 370

PARTE 5
PATOLOGIA 373
INTRODUZIONE 374

CAPITOLO 27 La patologia delle condizioni di Eccesso
e Deficit 375

Introduzione 375

La natura dei fattori patogeni in Medicina Cinese 375
Condizioni di Eccesso 383

Condizioni di Deficit 383

Condizioni di Eccesso/Deficit 384

Interazione tra i fattori patogeni e lo zhéng gi 386

CAPITOLO 28 Patologia del disequilibrio yin/ydng 389

Disequilibrio yin/ydng 389

Disequilibrio yin/ydng e sindromi da Calore-Freddo 390
Trasformazione e interazione tra yin e ydng 390
Eccesso di ydng 391

Deficit di ydng 391

Eccesso diyin 391

Deficit diyin 392

Principi di trattamento 393

w
=
[a)
=

Vil

CAPITOLO 29 Patologia del Meccanismo del gi 395

Patologia dell’ascesa/discesa del gi 396
Patologia dell’entrata/uscita del gi 407

PARTE 6

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI 409

INTRODUZIONE 410

CONCETTO DI “SINDROME” 410

CONCETTO DI “MALATTIA” IN MEDICINA CINESE 470

LA RELAZIONE TRA LE MALATTIE E LE SINDROMI IN MEDICINA
CINESE 4711

IL CONCETTO DI “MALATTIA”IN MEDICINA CINESE

IN CONFRONTO ALLE MALATTIE DELLA MEDICINA
OCCIDENTALE 4712

CARATTERISTICHE DEI “SINTOMI” E DEI “SEGNI” IN MEDICINA
CINESE 472

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI 413

METODI DI IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI 413

SEZIONE 1

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE ALLE OTTO
REGOLE E IN BASE AL Qi, AL SANGUE E Al LIQUIDI
CORPOREI 417

INTRODUZIONE 418



[in|
=
[a)
=

Vil

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE ALLE OTTO
REGOLE 418

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE AL QI, AL SANGUE
E AI'LIQUIDI CORPOREI 4718

CAPITOLO 30 Identificazione delle Sindromi in base
alle Otto Regole 479

Interno-Esterno 4217
Calore-Freddo 423

Calore e Freddo associati 427
Eccesso-Deficit 428

Yin-ydng 432

CAPITOLO 31 Identificazione delle Sindromi in base al gi,
al Sangue e ai Liquidi Corporei 435

Identificazione delle Sindromi del gi 436
Identificazione delle Sindromi del Sangue 438
Identificazione delle Sindromi dei Liquidi Corporei 441

SEZIONE 2

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE AGLI ORGANI
INTERNI 447

INTRODUZIONE 448

CAPITOLO 32 Sindromi del Cuore 453

CAPITOLO 36 Sindromi della Milza 555

Eziologia generale 556
Sindromi da Deficit 556
Sindromi da Eccesso 565
Sindromi combinate 569

CAPITOLO 37 Sindromi dei Reni 579

Eziologia generale 587
Sindromi da Deficit 582
Sindromi da Deficit/Eccesso 592
Sindromi combinate 597

CAPITOLO 38 Sindromi dello Stomaco 60/

Eziologia generale 609
Sindromi da Deficit 671
Sindromi da Eccesso 616
Sindromi combinate 627

CAPITOLO 39 Sindromi dell’Intestino Tenue 637

Eziologia generale 631
Sindromi da Eccesso 632
Sindromi da Deficit 637

Eziologia generale 454
Sindromi da Deficit 455
Sindromi da Eccesso 463
Sindromi da Deficit/Eccesso 473
Sindromi combinate 475

CAPITOLO 33 Sindromi del Pericardio 477

Il Pericardio nell'invasione di fattori patogeni esterni 477
Il Pericardio come dimora dello shén 479
Il Pericardio come “centro del Torace” 485

CAPITOLO 40 Sindromi dell’Intestino Crasso 647

Eziologia generale 641
Sindromi da Eccesso 642
Sindromi da Deficit 650

CAPITOLO 41 Sindromi della Vescicola Biliare 655

Eziologia generale 655
Sindromi da Eccesso 656
Sindromi da Deficit 659
Sindromi combinate 661

CAPITOLO 34 Sindromi del Fegato 489

CAPITOLO 42 Sindromi della Vescica 665

Eziologia generale 490
Sindromi da Eccesso 492
Sindromi da Deficit 507
Sindromi da Deficit/Eccesso 571
Sindromi combinate 578

CAPITOLO 35 Sindromi dei Polmoni 529

Eziologia generale 530

Sindromi da Deficit 537

Sindromi da Eccesso: Esterno 536
Sindromi da Eccesso: Interno 547
Sindromi combinate 550

Eziologia generale 665
Sindromi da Eccesso 666
Sindromi da Deficit 670

SEZIONE 3

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE Al FATTORI
PATOGENI 673

INTRODUZIONE 674

CAPITOLO 43 Identificazione delle Sindromi in base
ai fattori patogeni 675

Vento 677
Freddo 682



Calore Estivo 686
Umidita 687
Secchezza 692
Fuoco 694

CAPITOLO 44 Identificazione delle Sindromi in base ai Sei
Livelli 707

Livello taiydng 702
Sindromi del canale 704
Sindromi degli Organi 705
Livello ydng ming 706
Livello shdo ydng 708
Livello taiyin 709

Livello shdoyin 710

Livello juéyin 711

CAPITOLO 45 Identificazione delle Sindromi in base
ai Quattro Strati /73

Teoria delle Malattie da Calore 713

Strato del wéi gi (gi difensivo) 718

Strato del gi 720

Strato dello ying gi (gi nutritivo) 723

Strato del Sangue 723

Calore latente 726

Relazioni tra i Quattro Strati, i Sei Livelli e i Tre Riscaldatori 728

CAPITOLO 46 Identificazione delle Sindromi in base ai Tre
Riscaldatori /33

Riscaldatore Superiore 733
Riscaldatore Medio 734
Riscaldatore Inferiore 735

SEZIONE 4

IDENTIFICAZIONE DELLE SINDROMI IN BASE

Al 12 CANALI, AGLI OTTO CANALI STRAORDINARI
E Al CINQUE ELEMENTI 739

INTRODUZIONE 740

CAPITOLO 47 Identificazione delle Sindromi in base
ai 12 Canali 741

CAPITOLO 49 Identificazioni delle Sindromi in base
ai Cinque Elementi /65

Sindromi del ciclo di Generazione 765
Sindromi del ciclo di Superinibizione 766
Sindromi del ciclo di Controinibizione 766

PARTE 7
IPUNTI DI AGOPUNTURA 769
INTRODUZIONE 770

SEZIONE 1
CATEGORIE DI PUNTI 771
INTRODUZIONE 772

CAPITOLO 50 Icinque puntisha 773

Azioni energetiche dei cinque punti sha 775
Azioni dei cinque punti shd secondo i testi classici 777
Riassunto 784

CAPITOLO 51 Funzioni delle categorie specifiche
di punti 787

Punti yudn Sorgente 787

Punti luo 790

Punti sha del dorso 794

Punti mu frontali 798

Punti xi fessura 799

Punti hui riunione 799

Punti dei Quattro Mari 800

Punti Finestra del Cielo 800

112 punti Stella del Cielo di Ma Dan Yang 802
113 punti Demone di Sun Si Miao 802
Punti del Sistema dell'Occhio (mt xi) 802
Cinque Punti di comando 804

CAPITOLO 52 Canali Straordinari 807

Introduzione 808

Funzioni dei Canali Straordinari 808

Dinamiche energetiche dei Canali Straordinari 873
Uso clinico dei Canali Straordinari 818

CAPITOLO 48 Identificazione delle Sindromi in base
agli Otto Canali Straordinari 757

Dua mai (Vaso Governatore) 751

Rén mai (Vaso Concezione) 752

Chéng mai 752

Sindromi combinate del ren mai e del chong mai 754
Daimai 759

Yin giagomai 759

Ydng qiao mai 760

Yinwéimai 761

Ydng wéimai 761

CAPITOLO 53 Otto Canali Straordinari 827

Dd mai (Vaso Governatore) 829
Rén mai (Vaso Concezione) 834
Chéng mai 838

Daimai 853

Yin giaomai 857

Ydng giao mai 860

Sindromi combinate dello yin giao mai e dello ydng giGo mai 863

Yin wéi mai 866
Ydng wéimai 868
Sindromi combinate dello yin wéi mai e dello ydng wéi mai 870

w
=
[a)
=



ST30 gi chéng Qi che Penetra 910

ST31 bi gudn Cancello della Coscia 9717
ST32 fu ti Coniglio Rannicchiato 977
ST34 lidng giti Fortificazione di Trave 9712

SEZIONE 2
LE FUNZIONI DEI PUNTI 875
INTRODUZIONE 876

CAPITOLO 54 Canale dei Polmoni 881 ST35 du biNaso del Vitello 972

ST36 zu san I Tre Miglia del Piede 973
LU1 zhong fii Palazzo Centrale 8817 ST37 shang ju xi Grande Vuoto Superiore 974
LU2 ytin mén Porta delle Nuvole 882 ST38 tido kou Stretta Apertura 9715
LU3 tian fi Palazzo Celeste 883 ST39 xia ju xt Grande Vuoto Inferiore 975
LU5 chi zé Palude del Piede 884 ST40 féng I6ng Grossa Protuberanza 975
LU6 kong zui Buco della Convergenza 885 ST41 jié xi Ruscello che Disperde 917
LU7 lié qué Crepaccio con Diramazioni 885 ST42 chong ydng Ydng Penetrante 917
LU8 jing qui Canale del Fiume (jing) 888 ST43 xian gti Valle che Affonda 978
LU9 tai yudn Abisso Supremo 888 ST44 néiting Cortile Interno 9718
LU10 yd ji Estremita del Pesce 889 ST45 li dui Bocca Malata 978

LU11 shao shang Metallo Minore 889

CAPITOLO 57 Canale della Milza 9271

CAPITOLO 55 Canale dell’Intestino Crasso 891

SP1 yin bdi Bianco Nascosto 921

LI1 shdng ydng Metallo 891 SP2 da du Grande Capitale 922
LI2 érjian Secondo Intervallo 892 SP3 tai bdi Bianco Supremo 923
LI3 san jian Terzo Intervallo 892 SP4 gong stin canali luo minuti 923
LI4 hé gt Valle chiusa 893 SP5 shang giti Collina di Metallo 925
LI5 ydng xi Ruscello ydng 894 SP6 sdn yin jido Incrocio dei Tre yin 925
LI6 pian li Passaggio Laterale 895 SP8 diji Perno della Terra 927
LI7 weén liii Calda Riunione 895 SP9 yin ling qudn Sorgente della Collina degli yin 927
LI10 shéu san I Tre Miglia del Braccio 896 SP10 xué hai Mare del Sangue 928
LI11 gt chi Lago sulla Curva 896 SP12 chéng mén Porta Penetrante 929

§ LI12 zhdu lido Fenditura del Gomito 897 SP15 da héng Tratto Orizzontale 930

% LI14 bi nao Braccio Superiore 897 SP21 da bdo Controllo Generale 930

- LI15 jian yti Osso della Spalla 898
LI16 ji g Grande Osso 898 CAPITOLO 58 Canale del Cuore 933
LI17 tian ding Sgabello del Cielo 899
LI18 fu ti Sostenere la Protuberanza 899 HT1 ji qudn Fonte Suprema 933
LI20 ying xidng Profumo Gradito 899 HT3 shao hdi Mare dello yin Minore 934

HT4 ling dao Sentiero dello Spirito 934
CAPITOLO 56 Canale dello Stomaco 901 HT5 tong li Comunicazione Interna 935
HT6 yin xi Crepaccio dello yin 936

ST1 chéng gi Vaso delle Lacrime 901 HT7 shén mén Porta dello shén 936
ST2 si bdi Quattro Bianchi 902 HT8 shdo fii Palazzo dello shédo yin 938
ST3 ju lido Grande Fessura 903 HT9 shao chéng Shdo yin Penetrante 938
ST4 di cang Granaio della Terra 903
ST6 jid ché Carro della Mascella 903 CAPITOLO 59 Canale dell’Intestino Tenue 947
ST7 xia guan Cancello Inferiore 904
ST8 téu wéi Angolo della Testa 904 SI1 shao zé Piccola Palude 941
ST9 rén ying Accoglienza della Persona 905 SI2 gidn gui Valle Anteriore 942
ST12 qué pén Bacino Vuoto 905 SI3 hou xi Ruscello Posteriore 942
ST18 rti gén Radice del Petto 906 Sl4 wan gti Osso del Polso 944
ST19 b réng Pieno 906 SI5 ydng gii Valle dello ydng 944
ST20 chéng mdn Sostenere la Pienezza 907 SI6 ydng Ido Nutrire 'Anziano 945
ST21 lidng mén Porta dello Splendore 907 SI7 zhi zhéng Ramo che porta al Canale del Cuore 945
ST22 guan mén Cancello del Passaggio 907 SI8 xido hdi Mare dell’Intestino Tenue 946
ST25 tian shii Colonna Celeste 908 S19 jian zhén Spalla Dritta 946
ST27 da ju Grande Colosso 909 SI10 nao shii Punto shu dell'Omero 946
ST28 shui dao Passaggio dell’Acqua 909 SI11 tian zhéng Attribuzione Celeste 947
ST29 guildi Ritorno 910 SI12 bing feng Vento che Osserva 947



SI13 qu yudn Muro Curvo 948

SI14 jian wai shi Punto shi del Lato Esterno della Spalla 948
SI15 jian zhdng shi Punto sha della Parte Centrale

della Spalla 949

SI16 tian chuang Finestra Celeste 949

SI7 tian réng Apparizione Celeste 950

SI18 qudn lido Fessura dello Zigomo 950

SI19 ting gong Palazzo dell’Ascolto 950

CAPITOLO 60 Canale della Vescica 953

BL1 jing ming Luminosita dell'Occhio 953

BL2 zan zhd (o cudn zhd) Bambu Riunito 954

BL5 wii chi Cinque Posti 955

BL7 tong tian Penetrare nel Cielo 955

BL9 yti zhén cuscino di giada 956

BL10 tian zhu Colonna Celeste 956

BL11 da zha Grande Spola 957

BL12 féeng mén Porta del Vento 958

BL13 féi shu Punto sha del Dorso dei Polmoni 959
BL14 jué yin shi Punto shd del Dorso del jué yin 960
BL15 xin sha Punto sha del Dorso del Cuore 961

BL16 du shu Punto sha del Dorso del dimai 961
BL17 gé shu Punto sha del Dorso del Diaframma 962
BL18 gdn shid Punto shi del Dorso del Fegato 963
BL19 ddn shu Punto shi del Dorso della Vescicola Biliare 963
BL20 pi'shu Punto sha del Dorso della Milza 964

BL21 wei sha Punto shi del Dorso dello Stomaco 965
BL22 san jido shu Punto shd del Dorso del Triplo
Riscaldatore 965

BL23 shén shd Punto shu del Dorso dei Reni 967
BL24 gi hdi sha Punto sha del Dorso del Mare del gi 968
BL25 da chdng shi Punto shi del Dorso dell'Intestino
Crasso 968

BL26 guan yudn sha Punto sha del Dorso del Cancello
della Vitalita 969

BL27 xido chdng shi Punto shu del Dorso dell'Intestino
Tenue 969

BL28 pdng gudng shd Punto shu del Dorso della Vescica 970
BL30 bdi hudn shi Punto sha dell’Anello Bianco 970
BL32 cilido Seconda Fessura 971

BL36 chéng fu Ricevere e Sostenere 971

BL37 yin mén Grande Cancello 972

BL39 weéi ydng Sostegno dello ydng 972

BL40 wéi zhong Sostegno del Centro 972

BL42 po hu Porta del po 973

BL43 gdo huang (o gdo hudng shd) Punto sha del gao huang 974
BL44 shén tdng Sala dello shén 975

BL47 hiin mén Porta dello hin 975

BL49 yi she Rifugio dello yi 976

BL51 huang mén Porta del gdo huang 976

BL52 zhi shi Stanza dello zhi 977

BL53 bdo huang Centri Vitali della Vescica 978

BL54 zhi bian Margine Inferiore 979

BL57 chéng shan Sostegno della Montagna 979

BL58 féi ydng Volare in Alto 979

BL59 fii ydng Ydng del Tarso 980

BL60 kin Itin Montagne 980

BL62 shén mai Nono Canale 987

BL63 jin mén Porta Dorata 982

BL64 jing gti Osso Principale 982

BL65 shu gt Osso che Lega 983

BL66 zti tong gti Valle di Passaggio 983
BL67 zhi yin Raggiungimento dello yin 984

CAPITOLO 61 Canale dei Reni 985

KI1 yéng qudn Fonte Zampillante 985
KI2 rdn gti Valle che Arde 986

KI3 tai xi Ruscello Maggiore 987

Kl4 da zhéng Grande Campana 988

KI5 shui qudn Fonte d’Acqua 988

KI6 zhao hdi Mare Splendente 988

K17 fu liti Corrente che Ritorna 989

K18 jido xin Incrocio con il Canale della Milza 990
KI9 zhti bin Casa per I'Ospite 990

KI10 yin gt Valle dello yin 991

KI11 héng gii Osso Pubico 991

KI12 da hé Grande Gloria 992

KI13 gi xué Foro del gi 992

KI14 si mdn Quattro Pienezze 993

KI16 hudng shi Punto shi delle huang 994
KI17 shang qu Metallo Curvato 995

KI21 you mén Porta dell'Oscurita 995
K123 shén féng Sigillo dello shén 996
KI24 ling xti Cimitero dello Spirito 996
KI25 shén chdng Deposito dello shén 996
KI27 shii fii Compito del Punto sha 997

[in|
=
[a)
=

CAPITOLO 62 Canale del Pericardio 999

PC1 tian chi Stagno Celeste 999

PC3 qui zé Curva della Palude 7000

PC4 xi mén Porta della Fessura 7000

PC5 jian shi Intermediario 1001

PC6 néi guan Barriera Interna 1002

PC7 da ling Grande Collina 7003

PC8 Ido gong Palazzo del Lavoro 1004
PC9 zhong chong Giunco del Centro 1004

CAPITOLO 63 Canale del Triplo Riscaldatore 7007

TE1 guan chdng Giunco del Cancello 7007

TE2 yé mén Porta dei Liquidi 1009

TE3 zhong zhii Isolotto Medio 1009

TE4 ydng chi Stagno dello ydng 1010

TES5 wai guan Barriera Esterna 1071

TEG6 zhi gou Diramazione del Canale di Scolo 1071
TE7 hui z6ng Canali Convergenti 7013

TE8 sdn ydng lué Connessione dei Tre ydng 1013
TE10 tian jing Pozzo Celeste 1013

TE13 nao hui Convergenza della Spalla 7074
TE14 jian lido Fessura della Spalla 71074

Xl



TE15 tian lido Fessura Celeste 1074

R . CAPITOLO 66 Rén mai(Vaso Concezione) 7047
TE16 tidn you Finestra del Cielo 1075

TE17 yi feng Riparo dal Vento 7015
TE21 ér mén Porta dell'Orecchio 1076
TE23 sizhu kong Zona del Bambu Debole 1076

CV1 huiyin Riunione degliyin 1047

CV2 qui gii Osso Curvo 1048

CV3 zhéng ji Estremita di Mezzo 1048

CV4 gudn yudn Barriera dello yudn gi 1049
CAPITOLO 64 Canale della Vescicola Biliare 7079 CV5 shimén Porta di Pietra 1057

CV6 qgi hdi Mare del gi 1052

CV7 yin jido Incrocio dello yin 1052

GB2 ting hui Riunione dell'Udito 7020 CV8 shén qué Palazzo dello Spirito 7053
GB4 han yan Serenita della Mandibola 7020 CV9 shui fén Ripartizione dell’Acqua 1055

GBS xudn I Cranio Pendente 1021 CV10 xia wdn Epigastrio Inferiore 1055
GB6 xudn Ii Deviazione dal Cranio Pendente 7021 CV11 jian If Costruire un Miglio 1056

GB8 shuai gti Valle Principale 1022
GB9 tian chong Cielo Penetrante 1022

GB1 téng zi lido Forame della Pupilla 7020

CV12 zhong wdn Centro dell’Epigastrio 1056
CV13 shang wdn Epigastrio Superiore 1057

GB11 tdu giao yin Orifizi yin della Testa 1023 CV14 ju qué Grande Palazzo 1058

GB12 wdn gt Osso Intero 1023 CV15 jiti wéi Coda di Colomba 1059

GB13 bén shén Radice dello shén 1023 CV17 shan zhéng (o tan zhéng) Centro del Torace 1060
GB14 ydng bdi Ydng Bianco 1024 CV22 tidn tii Proiezione Celeste 1060

GB15 téu lin gi Lacrime che Scendono 7025 CV23 lidn qudn Fonte d’Angolo 1061

GB17 zhéng ying Convergenza dellApice 1025 CV24 chéng jidng Ricevitore della Saliva 1067

GB18 chéng ling Riceve lo Spirito 1026

GB19 ndo kong Cavita del Cervello 1026 CAPITOLO 67 Dii mai (Vaso Governatore) 1063

GB20 féng chi Stagno del Vento 1026

GB21 jian jing Pozzo della Spalla 7028 GV1 chdng gidng Sempre Forte 1063
GB22 yuan ye Abisso dell’Ascella 1028 GV2 ydo shii Punto shi della Parte Inferiore della Schiena 1064
GB24riyué Sole e Luna 1028 GV3 ydo ydng guan Barriera dello ydng Lombare 1064
GB25 jing mén Porta Principale 7029 GV4 ming mén Cancello della Vita 1065
Llij GB26 daimai 1029 GV8 jin su6 Spasmo del Tendine 1066
% GB29 jii lido Fessura Accovacciata 7030 GV9 zhi yang Arrivo dello ydng 1066
GB30 hudn tiao Salto dell’Anello 7030 GV11 shén dao Via dello shén 1067
GB31 feng shi Mercato del Vento 1037 GV12 shén zhu Pilastro del Corpo 1067
GB33 xiydng gudn Barriera dello ydng del Ginocchio 1037 GV13 tdo ddo Via dell’Essiccatoio 1068
GB34 ydng ling qudn Fontana della Collina dello ydng 1032 GV14 dd zhui Grande Vertebra 1068
GB35 ydngjiao Incrocio degli ydng 1032 GV15 yd mén Porta del Mutismo 1069
GB36 wai giti Collina Esterna 1033 GV16 féng fii Palazzo del Vento 1069
GB37 guang ming Luminosita 7033 GV17 ndo hu Finestra del Cervello 1070
GB38 ydng fii Aiuto dello ydng 1033 GV19 hou ding Vertice Posteriore 1070
GB39 xudn zhéng Campana Pendente 1034 GV20 bdi hui Cento Riunioni 1070
GB40 git xiti Rovine della Fortificazione 1034 GV23 shang xing Stella Superiore 1071
GB41 zui lin gi Lacrime (del Piede) che Scendono 7035 GV24 shén ting Cortile dello shén 1071
GB43 xid xi Confluenza del Ruscello 7035 GV26 rén zhong Centro della Persona 1072

GB44 zu giao yin Orifizio dello yin (Piede) 7036

CAPITOLO 68 Puntiextra 7075

CAPITOLO 65 Canale del Fegato 1039

EX-HNT1 si shén cong Allerta delle Quattro Menti 7075

LR1 da diin Grande Spessore 1039 EX-HNS3 yin tdng Sala del Sigillo 71075

LR2 xing jian Posizione Intermedia Temporanea 1040 EX-HNS5 tai ydng ydng Maggiore 1076

LR3 tai chéng Grande Assalto Maggiore 7047 EX-HN4 yu yao Spina di Pesce 1076

LR4 zhong feng Segno di Mezzo 1043 EX-HN14 bi tong Passaggi del Naso Liberi 1076
LR5 Ii gou Canale di Scolo Vuoto 7043 EX-CA3 jing zhong Meta del Ciclo 1077

LR6 zhdng du Capitale di Mezzo 1043 EX-CA2 gi mén porta del gi 1077

LR7 xi gudin Cancello del Ginocchio 1044 EX-CA1 zi gong Palazzo del Bambino 1077

LR8 qui qudn Fonte su una Curva 1044 EX-CAA4 ti tué Solleva e Sostiene 1078

LR13 zhang mén Porta della Completezza 1045 EX-B1 ding chudn Blocca 'Asma 1078

LR14 gi mén Cancello Ciclico 1045 EX-B7 jing gong Palazzo del jing 1078

Xl



EX-B2 Hua Tuojid ji Punti di Hua Tuo che Riempiono

la Schiena 1079

EX-B8 shi gi zhui xia Al di Sotto della 172 Vertebra 7079
EX-HN17 jian qudn Fortificazione Interna della Spalla 7080
EX-UE9 ba xié Otto Fattori Patogeni 7080

EX-UE10 si féeng Quattro Fessure 1081

EX-UE11 shi xuan Dieci Dichiarazioni 1081

EX-LES5 xi ycn Occhi del Ginocchio 1082

EX-LE6 ddn ndng xué Punto della Vescicola Biliare 7082
EX-LE7 Idn wéi xue Punto dell’Appendice 7083

EX-LE10 ba féng Otto Venti 1083

1085
1086

CAPITOLO 69 Principi di trattamento 1087
Radice e Manifestazione (bén e bido) 1088

Quando tonificare lo zhéng gi, quando espellere i fattori
patogeni 1094

Differenza tra I'agopuntura e la fitoterapia nell'applicazione
dei principi di trattamento 1700

CAPITOLO 70 Principi di combinazione dei punti 7705

Equilibrare punti distali e locali 7709

Equilibrare la parte superiore e inferiore del corpo 1715
Equilibrare sinistra e destra 1717

Equilibrare yin e ydng 1119

Equlibrare avanti e dietro 1779

Appendice 1: Prescrizioni 1721
Appendice 2: Glossario dei termini cinesi 1743
Appendice 3: Cronologia delle dinastie cinesi 1753

Appendice 4: Bibliografia 7755
Appendice 5: | Classici della Medicina Cinese 1761

Appendice 6: Risposte alle domande per I'autovalutazione 1767

Indice analitico 7783

w
=
[a)
=

Xl



Contenuti chiave

Natura del concetto yin-ydng

I quattro aspetti della relazione yin-ydng
(opposizione, interdipendenza, mutuo consumo,
intertrasformazione)

Applicazione del principio yin-ydng alla medicina

La teoria yin-ydng & probabilmente il concetto pitt impor-
tante e caratteristico della Medicina Cinese. Si potrebbe
dire che tutta la fisiologia, la patologia e la terapia della
medicina cinese possono essere ricondotti allo yin-ydng.
11 concetto yin-ydng ¢ estremamente semplice, ma tutta-
via assai profondo. Esso si pud comprendere su un piano
razionale, come pure individuarne continuamente nuove
espressioni nella pratica clinica e anche nella vita stessa.

Il concetto yin-ydng, insieme a quello del gi, ha per-
meato il pensiero cinese per secoli ed ¢ sostanzialmen-
te differente da qualsiasi idea filosofica occidentale. In
generale, la logica occidentale ¢ basata sull’opposizione
dei contrari, premessa fondamentale alla base della logi-
ca aristotelica. Secondo questa concezione, due elementi
contrari di una coppia (come “La tavola ¢ quadrata” e “La
tavola non ¢ quadrata”) non possono essere veri contem-
poraneamente. Quest’impostazione ha dominato il pen-
siero occidentale per pitt di 2000 anni. Il concetto cinese
di yin-ydng ¢ radicalmente differente da questo sistema
di pensiero: lo yin e lo ydng rappresentano qualita oppo-
ste, ma complementari. Ogni oggetto, o fenomeno, puo
essere se stesso e il suo contrario. Inoltre, lo yin contiene
il seme dello ydng e viceversa, cosicché lo yin si puo tra-
sformare nello ydng e viceversa.

Un passaggio tratto da un commentario su Zhuang
Zi evidenzia questo pensiero relativamente alla comple-
mentarieta degli opposti: «Non ci sono due sole cose sotto

«_ »

il Cielo che non abbiano una mutua relazione di “sé” e
“altro da sé”. Sia il “sé¢” sia “'altro da sé” desiderano agire
autonomamente, opponendosi pertanto I'un Laltro cosi
intensamente come UEst e I'Ovest. Daltra parte, il “sé” e
“laltro da sé” hanno allo stesso tempo una mutua rela-
zione come quella delle labbra e dei denti... pertanto le
azioni dell’altro da sé sulla propria meta aiutano allo stes-
so tempo il sé. Cosi, sebbene mutuamente opposti, sono

incapaci di una mutua negazione»'.

Yin-ydng 1

La discussione su yin-ydng si sviluppera attraverso lo
schema rappresentato di seguito.

e Sviluppo storico
e Natura del concetto yin-ydng
Lo yin e lo ydng come le due fasi di un movimento
ciclico
Lo yin e lo ydng come due stati di densita della
materia
I quattro aspetti della relazione yin-ydng
— Lopposizione dello yin e dello ydng
— Linterdipendenza dello yin e dello ydng
— Il mutuo consumo dello yin e dello ydng
— Lintertrasformazione dello yin e dello ydng
 Applicazione del principio yin-ydng alla medicina
Lo yin-ydng e la struttura del corpo
— Fronte-retro
— Testa-corpo
— Esterno-Interno
— Sopraombelicale-sottombelicale
— Superficie postero-laterale e antero-mediale degli
arti
— Organi yin e Visceri ydng (zang fii)
— Struttura e funzione degli Organi
- Qi e Sangue
— Weéi qi e ying qi (qi difensivo e gi nutritivo)
e Applicazione dei quattro principi dello yin-ydng alla
medicina
Lopposizione dello yin e dello ydng
— Fuoco-Acqua
— Calore-Freddo
— Rossore-pallore
— Agitazione-calma
— Secco-umido
— Duro-morbido
— Eccitazione-inibizione
— Rapidita-lentezza
— Sostanziale-non sostanziale
— Trasformazione/cambiamento-conservazione/
accumulo
Linterdipendenza dello yin e dello ydng
— Organi yin (zang) e Visceri ydng (fii)
— Struttura e funzione degli Organi



w
-
<
oc
i}
=
pm}
U]
<
o
(@]
el
'_

Il mutuo consumo dello yin e dello ydng

— Equilibrio di yin e ydng

— Eccesso di yin

— Eccesso di ydng

— Consumo dello ydng

— Consumo dello yin
Lintertrasformazione dello yin e dello ydng

SVILUPPO STORICO

I1 pitt antico riferimento allo yin-ydng ¢ probabilmente
quello dello “Yi Jing” (Libro dei Mutamenti), risalen-
te almeno al 700 a.C. In questo testo lo yin e lo ydng
sono rappresentati con linee spezzate e linee continue
(Fig. 1.1).

La combinazione di linee spezzate e continue a coppie
forma quattro coppie di diagrammi, che rappresentano
lo yin estremo, lo ydng estremo e due stadi intermedi
(Fig. 1.2).

Laggiunta di un’altra linea a questi quattro diagram-
mi da luogo, con varie combinazioni, agli Otto Trigram-
mi (Fig. 1.3).

Infine, le varie combinazioni dei Trigrammi danno
origine ai 64 Esagrammi. Si ritiene che questi simboliz-
zino tutti i possibili fenomeni dell’Universo, dimostran-
do quindi come tutti i fenomeni dipendano, in ultima
analisi, dai due poli yin e ydng.

La scuola filosofica che sviluppo la teoria dello yin-
ydng al suo massimo grado e chiamata “Scuola dello yin-
ydng”. Molte scuole di pensiero sono sorte durante il pe-
riodo degli Stati Combattenti (476-221 a.C.) e la Scuola
dello yin-ydng ¢ una di queste. Essa si dedico allo studio
dello yin-ydng e dei Cinque Elementi e il suo maggiore
esponente fu Zou Yan (ca. 350-270 a.C.). Needham chia-
ma questa scuola “Naturalista” poiché interpreta la Na-
tura in maniera positiva, utilizzando in armonia le leggi
naturali per il beneficio dell'uomo, senza cercare di con-

Yin Ydng
Figura 1.1  Diagrammi dello yin e dello ydng
Yin massimo Ydng nello yin
Figura 1.2 | Quattro stadi dello yin-ydng

Figura 1.3  Gli Otto Trigrammi

trollarla e sottometterla (come fa invece la scienza occi-
dentale moderna). Questa scuola rappresenta una forma
di quella che oggi potremmo chiamare scienza natura-
listica, e le teorie dello yin-ydng e dei Cinque Elementi
servono a interpretare i fenomeni naturali, compreso il
funzionamento del corpo umano, sia in condizioni di
salute sia di malattia.

Le teorie dello yin-ydng e dei Cinque Elementi, elabo-
rate sistematicamente dalla Scuola Naturalista, divenne-
ro poi eredita comune delle successive scuole di pensiero,
in particolare delle scuole neo-confuciane delle dinastie
Song, Ming e Qing. Queste scuole combinarono diversi
elementi delle scuole precedenti per formare una filoso-
fia coerente della Natura, dell’Etica, dell’Ordine Sociale
e dell’Astrologia’.

In questo capitolo si discutera la teoria dello yin-ydng
prima dal punto di vista filosofico generale, poi dal pun-
to di vista medico.

NATURA DEL CONCETTO YIN-YANG

I caratteri cinesi di yin e ydng sono correlati al concetto
di una collina con una parte in ombra e con I’altra soleg-
giata. I caratteri sono i seguenti:

?%\
Yin

rappresenta un “monticello” o una “collina

M=

rappresenta una “nuvola

%

Ying
rappresenta il “sole
rappresenta il “sole sopra l'orizzonte”

rappresenta i “raggi di luce”

QgD

Quindji, il carattere che rappresenta lo yin indica il lato
ombroso della collina, mentre il carattere che rappresen-

Yinnello ydng

Ydng massimo



ta lo ydng ne indica il lato soleggiato. Per estensione, essi
indicano anche il “buio” e la “luce”, oppure “l'ombra” e
il “chiarore”.

Lo yin e lo ydng come le due fasi
di un movimento ciclico

Lorigine del concetto di yin-ydng probabilmente deriva
dalle osservazioni dei contadini dell’alternanza ciclica
del giorno e della notte. Quindji, il giorno corrisponde
allo ydng e la notte allo yin e, per estensione, l'attivita
allo ydng e il riposo allo yin. Questo porto alla prima os-
servazione della continua alternanza di ogni fenomeno
tra due poli ciclici, dei quali uno corrisponde alla luce, al
Sole, al chiarore, all’attivita (ydng), mentre I'altro corri-
sponde all’oscurita, alla Luna, all’'ombra e al riposo (yin).
Da questo punto di vistalo yin e lo ydng sono due stadi di
un movimento ciclico, con I'uno che cambia continua-
mente nell’altro, come il giorno che evolve nella notte e
viceversa.

11 Cielo (in cui si trova il Sole) & ydng e la Terra ¢ yin.
Gli antichi contadini cinesi concepirono il cielo come
una volta rotonda e la terra piatta. Quindji, il cerchio &
ydng e il quadrato & yin. 1l Cielo, che contiene il Sole,
la Luna e le stelle, sui quali i contadini cinesi basarono
il loro calendario, corrisponde inoltre al tempo, mentre
la Terra, che puo essere suddivisa in campi, allo spazio.

Poiché il Sole sorge a Est e tramonta a Ovest, 'Est &
ydng e I'Ovest ¢ yin. Se ci volgiamo a Sud, I’Est ¢ a si-
nistra e ’'Ovest ¢ a destra (nell’emisfero boreale). Nella
cosmologia cinese le direzioni della bussola vennero
stabilite considerando che ci si rivolgesse a Sud. Cio ¢
inoltre confermato dal cerimoniale imperiale, secondo
cui «L’Imperatore si rivolge a Sud verso i propri sudditi
rivolti a Nord... LImperatore si dispone quindi a ricevere
le influenze del Cielo, dello yang e del Sud. Il Sud é quindi
come il Cielo, in alto; il Nord é quindi come la Terra, in
basso... Volgendosi a Sud, 'Imperatore identifica la sua
sinistra con UEst e la sua destra con I'Ovest»*.

Quindi, la sinistra corrisponde allo ydng e la destra
allo yin. 11 “Su Wen” (Domande Semplici) collega la cor-
rispondenza sinistra-ydng e destra-yin alla fisiologia. Nel
testo & scritto: «L’Est rappresenta lo yang... L'Ovest rap-
presenta lo yin... a Ovest e a Nord vi é una carenza di
Cielo, quindi l'occhio e lorecchio sinistri vedono e sentono
meglio dei destri; a Est e a Sud vi é una carenza di Terra,
quindi la mano e il piede destri sono pii forti dei sinistri»’.

I caratteri cinesi che significano “sinistra” e “destra”
mostrano chiaramente le loro affinita con i concetti di yin
e ydng, poiché il simbolo di “sinistra” include I'ideogram-
ma di lavoro (attivita = ydng) e quello di “destra” include
una bocca (che mangia i prodotti della Terra che & yin)®.

E A4

SINISTRA DESTRA
I rappresenta “lavoro”
W} rappresenta “bocca”

Abbiamo dunque individuato le prime corrispondenze:

Ydng Yin
Luce Oscurita
Sole Luna
Chiarore Ombra
Attivita Riposo
Cielo Terra
Rotondo Piatto
Tempo Spazio
Est Ovest
Sud Nord
Sinistra Destra

Quindi, da questo punto di vista, lo yin e lo ydng sono
essenzialmente espressione di una dualita nel tempo,
dell’alternanza nel tempo di due stadi opposti. Ogni
fenomeno nell’Universo si presenta con un movimen-
to alternante, con massimi e minimi, e l'alternanza
dello yin e dello ydng ¢ la forza motrice di tale cambia-
mento e sviluppo. Il giorno si trasforma in notte, I’e-
state in inverno, la crescita in decadimento e vicever-
sa. Percio, lo sviluppo di tutti i fenomeni dell’Universo
¢ il risultato dell’interazione di due stadi opposti,
simbolizzati dallo yin e dallo ydng, e ogni fenomeno
contiene in sé entrambi gli aspetti in differenti gradi
di manifestazione. Il giorno appartiene allo ydng, ma
dopo avere raggiunto il picco a mezzogiorno, lo yin
presente in esso gradualmente comincia a evolversi e
a manifestarsi. Quindi, ogni fenomeno si presenta in
uno stadio ydng o yin, ma ha sempre in sé il seme dello
stadio opposto. Il ciclo del giorno illustra chiaramente
questo concetto (Fig.1.4).

Mezzogiorno

—
—
- —
Al @ | 2MONO
-
.

Mezzanotte

Figura 1.4 Yin-ydng nel ciclo circadiano

=)
S

>
S
N



w
o
<
oc
i
=
]
U]
<
o
(@]
i
'_

Solstizio d’Estate
Sud

Equinozio
di Primavera

Equinozio

Ovest di Autunno

Nord
Solstizio d'Inverno

Figura 1.5 Yin-ydng nel ciclo stagionale

Esattamente lo stesso avviene con il ciclo dell’anno, ba-
sta solo sostituire “alba” con “Primavera”, “mezzogiorno
con “Estate”, “crepuscolo” con “Autunno” e “mezzanotte
con “Inverno” (Fig. 1.5).

Quindi:

Primavera = ydng nello yin = crescita dello ydng
Estate = ydng nello ydng = massimo ydng
Autunno = yin nello ydng = crescita dello yin
Inverno = yin nello yin = massimo yin

I due stadi intermedi (alba-Primavera e crepuscolo-Au-
tunno) non rappresentano stadi neutri tra yin e ydng:
sono di pertinenza dell'uno o dell’altro (I’alba e la Prima-
vera sono di pertinenza dello ydng, il crepuscolo e 'Au-
tunno sono di pertinenza dello yin), cosicché il ciclo puo
sempre essere ricondotto a una polarita dei due stadi.

Lo yin e lo ydng come due stati
di densita della materia

Da un altro punto di vista, lo yin e lo ydng rappresentano
due stadi nel processo di cambiamento e trasformazio-
ne di tutte le cose dell’Universo. Come abbiamo visto in
precedenza, ogni fenomeno passa attraverso le fasi di un
ciclo e, cosi facendo, la sua forma cambia. Per esempio,
l'acqua dei laghi e del mare si riscalda durante il giorno e
si trasforma in vapore. Quando alla sera ’aria si raffred-
da, il vapore si condensa di nuovo in acqua.

La materia puod acquisire diversi stati di densita. Per
esempio, un tavolo € una forma densa di materia, ma se lo
si brucia la stessa materia si trasforma in calore e luce, for-
me meno dense di materia. Secondo questo punto di vista,
lo ydng rappresenta lo stadio pili immateriale e rarefatto
della materia (in questo caso il calore e la luce) e lo yin quel-
lo pitt materiale e denso (il tavolo). In questo esempio, il
tavolo rappresenta la forma densa della materia, che & yin;
la luce e il calore che si sprigionano quando brucia rappre-
sentano invece una forma pili rarefatta di materia, ma pur
sempre materia, che ¢ ydng.

Per usare gli stessi esempi, 'acqua nel suo stato liqui-
do e di pertinenza dello yin, mentre il vapore derivante

dal calore ¢ di pertinenza dello ydng; allo stesso modo il
legno nel suo stato solido appartiene allo yin, mentre il
calore e la luce generati dalla sua combustione apparten-
gono allo ydng.

Questa dualita nello stato di condensazione delle cose
¢ stata spesso rappresentata nella Cina antica tramite il
dualismo tra Cielo e Terra. Il “Cielo” simboleggia tutti
gli stadi rarefatti, immateriali, puri e simili a gas delle
cose, mentre la “Terra” tutti gli stadi densi, materiali,
torbidi e solidi delle cose. Nel secondo capitolo del “Su
Wen” (Domande Semplici) ¢ scritto: «II Cielo é un ac-
cumulo di yang, la Terra di yin»’. Pertanto la condensa-
zione o I"“agglomerazione” sono stati yin della materia,
mentre la dispersione o I'evaporazione sono stati ydng.

La cosa piu importante da comprendere ¢ che i due
opposti stadi di condensazione e aggregazione delle cose
non sono indipendenti l'uno dall’altro, ma si trasforma-
no piuttosto 'uno nell’altro. Lo yin e lo ydng simboleg-
giano, quindi, anche due stati opposti di aggregazione
delle cose, il primo “denso”, il secondo “rarefatto”. In un
testo daoista datato a partire dal 5° secolo a.C., Lie Zi
dice: «Gli [elementi] piti puri e leggeri che tendono verso
Palto hanno costituito il Cielo, i piti densi e pesanti, che
tendono verso il basso, hanno costituito la Terra»®.

Nella sua forma pill pura e rarefatta, lo ydng ¢ total-
mente immateriale e corrisponde all’energia pura; lo yin,
nella sua forma pili grezza e densa, ¢ totalmente materia-
le e corrisponde alla materia. Da questo punto di vista
l’energia e la materia non sono altro che i due stadi estre-
mi di un continuum, con un infinito numero di possibili
stati di aggregazione. Il secondo capitolo del “Su Wen”
(Domande Semplici) dice: «Lo yin é tranquillo, lo yang
é attivo. Lo yang da origine alla vita, lo yin garantisce la
crescita... Lo yang é trasformato in qi, lo yin é trasforma-
to in vita materiale»’.

Poiché lo ydng corrisponde alla creazione e all’attivita,
naturalmente corrisponde anche all’espandersi e al salire.
Dato che lo yin corrisponde alla condensazione e alla ma-
terializzazione, naturalmente corrisponde anche al con-
trarsi e al discendere. Percio possiamo aggiungere alcune
ulteriori qualita alla lista delle corrispondenze yin-ydng:

Ydng Yin
Immateriale Materiale
Produce energia Produce forma
Genera Fa crescere
Non sostanziale Sostanziale
Energia Materia
Espansione Contrazione
Salita Discesa

Sopra Sotto

Fuoco Acqua




Figura 1.6 Simbolo dello yin e dello ydng

La relazione e 'interdipendenza dello yin-ydng possono
essere rappresentate con il famoso simbolo (Fig. 1.6).
Questo simbolo ¢ chiamato “Ultimo Supremo” (Tai Ji) e
rappresenta in maniera ottimale I'interdipendenza dello
yin e dello ydng.

I punti principali di questa interdipendenza sono:

e Benché rappresentino stadi opposti di un ciclo o condizioni
opposte di densita della materia, lo yin e lo ydng formano
un'unita e sono complementari

e Loydng hain sé il seme dello yin e viceversa. Esso e
rappresentato dai due punti bianco e nero

¢ Niente e totalmente yin o totalmente ydng

e | o ydng muta nello yin e viceversa

| quattro aspetti della relazione
yin-ydng

Gli aspetti principali della relazione yin-ydng possono
essere riassunti in quattro punti:

* |'opposizione dello yin e dello ydng

e Linterdipendenza dello yin e dello ydng

e |l mutuo consumo dello yin e dello ydng

e Lintertrasformazione dello yin e dello ydng

Lopposizione dello yin e dello ydng

Lo yin e lo ydng sono sia stadi opposti di un ciclo sia
opposti stati di aggregazione della materia, come & sta-
to spiegato prima. Nulla nel mondo naturale sfugge a
questo concetto. E questa intima contraddizione che
costituisce la forza motrice di tutti i cambiamenti, degli
sviluppi e del decadimento delle cose.

Tuttavia, l'opposizione & relativa, non assoluta, in
quanto nulla ¢ totalmente yin o totalmente ydng. Ogni
cosa ha in sé il seme del suo opposto. Inoltre, I'opposi-
zione dello yin e dello ydng & relativa, poiché la qualita
yin o ydng di una cosa non ¢ una qualita intrinseca, ma &
sempre relativa a qualcos’altro.

Quindji, in senso stretto, & errato dire che qualcosa “&

« -

yang” o che qualcosa “¢ yin”. Ogni cosa ¢ di pertinen-

za yin o ydng solo in relazione a qualche altra cosa. Per
esempio, dato che il caldo appartiene allo ydng e il fred-
do allo yin, possiamo dire che il clima di Napoli ¢ ydng
in relazione a quello di Stoccolma, ma ¢ yin in relazio-
ne a quello di Algeri. Con un altro esempio, basato sui
principi dietetici cinesi, possiamo dire che le verdure in
genere sono yin e la carne in genere ¢ ydng. Comunque,
all’interno di ogni categoria c’¢ una gradazione di yin e
di ydng: percio il pollo ¢ ydng rispetto alla lattuga ma &
yin rispetto all’agnello.

Benché ogni cosa contenga una parte di yin e di ydng,
queste non sono mai presenti in una proporzione fissa
di 50 a 50, ma si trovano in un equilibrio dinamico e
costantemente mutevole. Per esempio, la temperatura
del corpo umano ¢é quasi costante all’interno di un ran-
ge estremamente limitato. Cio non ¢ il risultato di una
situazione statica, ma di un equilibrio dinamico di pa-
recchie forze opposte.

Linterdipendenza dello yin e dello ydng

Anche se lo yin e lo ydng sono opposti, essi sono anche
interdipendenti: I'uno non pud esistere senza l’altro.
Ogni cosa contiene forze opposte che sono mutuamen-
te esclusive, ma che nello stesso tempo dipendono I'una
dall’altra. Il giorno non puo arrivare che al termine del-
la notte, non vi puo essere attivita senza riposo, energia
senza materia o contrazione senza espansione.

Un brano dal capitolo 36 del classico daoista “Dao De
Jing” di Lao Zi illustra molto bene questo concetto: «Per

potersi contrarre é prima necessario espandersi»>.

Il mutuo consumo dello yin e dello ydng

Lo yin e lo ydng sono in uno stato costante di equilibrio
dinamico, mantenuto da un continuo aggiustamento dei
loro livelli relativi. Quando lo yin o lo ydng sono sbilan-
ciati, agiscono necessariamente I'uno sull’altro, mutan-
do le loro proporzioni in modo da raggiungere una nuo-
va situazione di equilibrio.

Oltre al normale stato di equilibrio dello yin e dello
ydng, esistono quattro possibili situazioni di squilibrio:

® Preponderanza dello yin

® Preponderanza dello ydng
e Debolezza dello yin

e Debolezza dello ydng

Quando lo yin & preponderante, induce una diminuzione
dello ydng, cioé I'eccesso di yin consuma lo ydng; quando
lo ydng & preponderante, induce una diminuzione dello
yin, cioé l'eccesso di ydng consuma lo yin.

Quando lo yin ¢ debole, lo ydng ¢ in apparente eccesso;
quando lo ydng & debole, lo yin & in apparente eccesso.

=)
§

>
S
N



w
o
<
oc
i
=
]
U]
<
o
(@]
i
'_

Questo fenomeno ¢ solamente apparente, poiché 'ecces-
so si ha solo in rapporto all’altro fattore che ¢é in deficit,
non si tratta di un eccesso assoluto.

Queste quattro situazioni possono essere rappresenta-
te dai diagrammi nella Figura 1.7. T diagrammi saranno
descritti in dettaglio pill avanti, quando si parlera delle
applicazioni del principio yin-ydngalla Medicina Cinese.
Benché il diagramma di uno stato di normale equilibrio
dello yin e dello ydng mostri eguali proporzioni delle due
qualita, questo non deve essere interpretato letteralmen-
te dal momento che l’equilibrio &€ mantenuto con diffe-
renti proporzioni dinamiche dello yin e dello ydng.

E importante capire la differenza tra la Preponderan-
za di yin e la Debolezza di ydng: l'effetto puo apparire lo
stesso, ma non € cosi. Bisogna stabilire quale fenomeno &
primario e quale & secondario. In caso di Preponderanza
di yin, questo ¢ il fatto primario, e come conseguenza l'ec-

A

Yin Ydng
B I

Yin Ydng
C

Yin Ydng
D

Yin Ydng

Figura 1.7 Preponderanza e Debolezza dello yin e dello ydng

cesso di yin consuma lo ydng. In caso di Debolezza dello
ydng, questo ¢ il fatto primario e come conseguenza lo yin
¢ in apparente eccesso. Anche se puo sembrare che lo yin
sia in eccesso, tuttavia ¢ solo un fenomeno relativo alla
deficienza di ydng. Lo stesso ragionamento si applica alla
Preponderanza dello ydng e alla Debolezza dello yin.

Lintertrasformazione dello yin e dello ydng

Lo yin e lo ydng non sono statici, ma si trasformano con-
tinuamente I'uno nell’altro: lo yin si trasforma nello ydng
e viceversa; questo cambiamento non si verifica a caso,
ma solo a un determinato stadio dello sviluppo delle
cose. Lestate si muta in inverno, il giorno cambia nella
notte, la vita nella morte, la felicita nella tristezza, il caldo
nel freddo e viceversa. Per esempio, la grande euforia di
una bevuta serale con gli amici ¢ seguita il mattino dopo,
al risveglio, da uno stato di confusione e depressione.

Vi sono due condizioni per la trasformazione dello yin
nello ydng e viceversa.

In primo luogo condizioni interne: primariamente
le cose possono cambiare solo per cause interne e solo
secondariamente per cause esterne. Il cambiamento si
manifesta solo quando le condizioni interne sono matu-
re. Per esempio, applicando calore, un uovo si trasforma
in un pulcino solo perché 'uovo ha in sé la capacita di
trasformarsi in pulcino. Lapplicazione del calore a una
pietra non produce certo un pulcino.

In secondo luogo esistono condizioni temporali:lo yin e
lo ydng possono trasformarsi I'uno nell’altro solo a un de-
terminato stadio di sviluppo, quando le condizioni sono
idonee al cambiamento. Nel caso dell’'uovo, il pulcino pud
uscire solo quando ¢ giunto il momento opportuno.

APPLICAZIONE DEL PRINCIPIO
YIN-YANG ALLA MEDICINA

Si puo dire che tutto cio che concerne la Medicina Cinese,
cio¢ la sua fisiologia, patologia, diagnosi e trattamento, &
riconducibile alla teoria basilare e fondamentale dello yin-
ydng. Ogni processo fisiologico e ogni segno o sintomo
possono essere analizzati alla luce della teoria yin-ydng.

() —

Nella terapia, tutte le strategie di trattamento possono essere
ricondotte a quattro:

e tonificare lo ydng;

e tonificare lo yin;

e eliminare l'eccesso di ydng;

e eliminare l'eccesso di yin.

Comprendere 'applicazione della teoria dello yin-ydng
in medicina &, quindi, di estrema importanza nella prati-



ca medica: si puo dire che non esiste la Medicina Cinese
senza lo yin-ydng.

Lo yin-ydng e la struttura del corpo

Ogni parte del corpo umano possiede caratteristiche
prevalentemente yin o ydng, e cio ¢ molto importante
nella pratica clinica. Bisogna puntualizzare, tuttavia, che
questa caratteristica ¢ solo relativa. Per esempio, 'area
del torace ¢ ydng in relazione all'addome (poiché ¢ pili in
alto), ma & yin in relazione alla testa.

Come regola generale, questi sono i caratteri per ogni
singola area delle varie strutture del corpo:

Ydng Yin

Superiore Inferiore

Esterno Interno

Superficie postero- laterale Superficie antero-mediale
Retro Fronte

Funzione Struttura

Piu specificatamente, i caratteri yin-ydng delle struttu-
re del corpo, degli organi e delle energie sono i seguenti
(Fig. 1.8):

Ydng Yin
Retro Fronte (torace-addome)
Testa Corpo

Esterno (pelle-muscoli)
Sopraombelicale
Superficie postero-laterale

Interno (organi)
Sottombelicale
Superficie interno-mediale

degliarti degliarti
Visceri ydng Organi yin
Funzione degli organi Struttura degli organi
Qi Sangue-Liquidi Corporei

Wei gi (Energia Difensiva) Ying gi (Energia Nutritiva)

Ognuno di questi concetti verra ora trattato in dettaglio.

Fronte-retro

Nella superficie posteriore del corpo scorrono i canali
ydng. Essi trasportano 'energia ydng e hanno la funzio-
ne di proteggere il corpo dai fattori patogeni esterni. E
nella natura dello ydng stare all’Esterno e proteggere. E
nella natura dello yin, invece, stare all'Interno e nutrire.
Quindi i canali nella superficie posteriore del corpo sono
di pertinenza ydng e possono essere usati per rafforzare
lo ydng, percio per opporre resistenza ai fattori patogeni
esterni e per eliminare i fattori patogeni quando questi
hanno gia invaso il corpo.

Sull’area frontale (addome e torace) scorrono inve-
ce i canali yin che trasportano I'energia yin e hanno la
funzione di nutrire il corpo. Sono spesso impiegati per
tonificare lo yin.

wn Q |

Figura 1.8 Yin-ydng e strutture corporee

Testa-corpo

Nella testa iniziano o terminano tutti i canali ydng: essi
quindi si incontrano e confluiscono 'uno nell’altro pro-
prio nella testa. La relazione tra energia ydng e testa ¢
verificabile nella pratica in molti modi. In primo luogo
I'energia ydng tende a salire e, in situazioni patologiche,
il Calore o il Fuoco tendono a salire. Poiché la testa ¢ la
zona piu in alto del corpo, ’'energia ydng (sia essa fisiolo-
gica o patologica) tendera a salire alla testa. In condizio-
ni patologiche ci6 puo causare faccia e occhi rossi.

La testa ¢ inoltre facilmente colpita da fattori patogeni
ydng come il Vento e il Calore Estivo.

Infine, poiché la testa ¢ il punto di convergenza di tutti
i canali ydng, possiamo usare i punti in essa localizzati
per aumentare I'energia ydng.

Il resto del corpo (torace e addome) ¢ di pertinenza yin
ed ¢ facilmente colpito da fattori patogeni yin, come il
Freddo e I'Umidita.

Esterno-Interno

La parte Esterna del corpo comprende pelle e muscoli ed
¢ di pertinenza ydng. Ha la funzione di proteggere il cor-
po dai fattori patogeni esterni. LInterno del corpo inclu-
de gli Organi Interni e ha la funzione di nutrire il corpo.

Sopraombelicale-sottombelicale

La zona sopraombelicale & di pertinenza ydng ed & fa-
cilmente colpita da fattori patogeni ydng, come il Vento,

=)
§

>
S
N



w
o
<
oc
i
=
]
U]
<
o
(@]
i
'_

mentre la zona sottombelicale & di pertinenza yin ed ¢ fa-
cilmente interessata da fattori patogeni yin, come I'Umidi-
ta; questa regola generale si applica frequentemente in cli-
nica, per esempio nella diagnosi delle malattie della pelle.

Superficie postero-laterale
e antero-mediale degli arti

I canali ydng scorrono sulla superficie postero-laterale
degli arti, mentre i canali yin su quella antero-mediale.

Organi yin e Visceri ydng (zang fu)

Alcuni Organi sono di pertinenza ydng e altri di per-
tinenza yin. I Visceri ydng trasformano e digeriscono,
espellendo i residui “impuri” del cibo e dei liquidi. Gli
Organi yin accumulano le essenze “pure” che risultano
dal processo di trasformazione svolto dai Visceri ydng.
I1 “Su Wen” nel capitolo 11 dice: «...I Cinque Organi yin
accumulano... e non espellono... I Sei Visceri yang trasfor-
mano, digeriscono e non accumulano.. »°.

I Visceri ydng, quindi, in accordo con la corrisponden-
za dello ydng all’attivita, sono costantemente riempiti e
svuotati, trasformano e separano il puro dall’impuro
ed espellono i residui dei cibi per produrre il gi. Sono in
contatto con l'esterno, poiché la maggior parte dei Vi-
sceri (lo Stomaco, gli Intestini, la Vescica) comunica con
l'esterno per mezzo della bocca, dell’ano e dell’uretra.

Gli Organi yin, al contrario, non trasformano, né di-
geriscono o espellono, ma accumulano le essenze pure
estratte dai cibi dai Visceri ydng. In particolare, essi ac-
cumulano le Sostanze Vitali, cio¢ il g1, il Sangue, i Liqui-
di Corporei e il jing (Essenza).

Struttura e funzione degli Organi

Lo ydng corrisponde alla funzione e lo yin corrisponde
alla struttura. Abbiamo gia detto come alcuni Organi si-
ano yin (Organi) e altri siano ydng (Visceri). Tuttavia, in
ottemperanza al principio che niente ¢ totalmente ydng o
yin, ogni Organo possiede al suo interno un aspetto ydng
e un aspetto yin. In particolare, la struttura dell’Organo,
cio¢ il Sangue, il jing e i Liquidi Corporei contenuti al
suo interno, & di pertinenza yin; essa costituisce I'aspetto
yin di quell’Organo.

Lattivita funzionale dell’Organo rappresenta il suo
aspetto ydng. I due aspetti sono ovviamente correlati e in-
terdipendenti. Per esempio, la funzione della Milza di tra-
sformare e trasportare le essenze estratte dal cibo rappre-
senta l'aspetto ydng. Il i estratto in questo modo dal cibo &
poi trasformato in Sangue, il quale, essendo yin, contribu-
isce a formare la struttura della Milza stessa. II “Su Wen”
nel capitolo 5 dice: «Lo yang trasforma il qi, lo yin forma la
struttura»''. Questa relazione puo essere rappresentata da
un diagramma (Fig. 1.9).

La funzione ydng ..Sangue,
della Milza che eyin
trasforma e rappresenta
e trasporta la parte
il gi del cibo, della Milza
il quale

da origine

al...

Figura 1.9 Yin-ydng nella relazione tra struttura e funzione

Un altro valido esempio di struttura e funzione nel
caso degli Organi ¢ quello del Fegato. Il Fegato accumula
il Sangue e quest’ultimo rappresenta I'aspetto yin e la sua
struttura; d’altra parte il Fegato controlla il libero fluire
del gi in tutte le parti del corpo, e questo rappresenta il
suo aspetto ydng e la sua funzione.

Qi e Sangue

11 gi & ydng in rapporto al Sangue. Il Sangue ¢ una forma
piu densa e materiale di gi, e quindi piu yin.

11 gi ha la funzione di scaldare, proteggere, trasformare
e fare salire, tutte funzioni tipicamente ydng. Il Sangue ha
la funzione di nutrire e umidificare, e queste sono fun-
zioni tipicamente yin. La natura e le funzioni del gi e del
Sangue saranno discusse pit in dettaglio nel Capitolo 3.

Wei gi e ying qi (gi difensivo e gi nutritivo)
I1 wei qi & ydng in relazione allo ying qi. Il wéi gi circo-
la nella pelle e nei muscoli (che sono area ydng) e ha la
funzione di proteggere e scaldare il corpo (funzione di
pertinenza ydng). Lo ying qi circola negli Organi Interni
(che sono zona yin) e ha la funzione di nutrire il corpo
(funzione yin). La natura e le funzioni del wéi gi e dello
ying qi verranno discusse in dettaglio nel Capitolo 3.

APPLICAZIONE DEI QUATTRO
PRINCIPI DELLO YIN-YANG
ALLA MEDICINA

Discuteremo ora lapplicazione dei quattro principi
dell’interrelazione yin-ydng alla Medicina Cinese.

L'opposizione dello yin e dello ydng

Lopposizione dello yin e dello ydng si riflette in medici-
na nell’'opposizione delle strutture yin e ydng del corpo
umano, nell’'opposizione del carattere yin e yding degli
Organi e soprattutto nell’'opposizione delle sintomatolo-
gie di tipo yin e ydng. Per quanto possano essere compli-



cati, tuttii quadri sintomatici in Medicina Cinese posso-
no essere ricondotti ai loro caratteri di base yin o ydng.
Allo scopo di interpretare il carattere delle manifesta-
zioni cliniche in termini yin-ydng, possiamo fare riferi-
mento ad alcune qualita fondamentali che ci guideranno
nella pratica clinica.
Queste sono:

Ydng Yin

Fuoco Acqua

Calore Freddo

Agitazione Calma

Secco Umido

Duro Morbido

Eccitazione Inibizione

Rapidita Lentezza

Non-materiale Materiale

Trasformazione, Conservazione, accumulo,
cambiamento nutrimento

Fuoco-Acqua

Si tratta di uno dei principali dualismi yin-ydng in Medi-
cina Cinese. Benché questi termini derivino dalla teoria
dei Cinque Elementi, si ha un’interazione con la teoria
dello yin-ydng.

Lequilibrio tra Fuoco e Acqua nel corpo & fondamen-
tale. Il Fuoco ¢ indispensabile a tutti i processi fisiologici:
rappresenta la fiamma che mantiene vivi e sostiene tutti
i processi metabolici. Il Fuoco, il Fuoco fisiologico, assi-
ste il Cuore nella sua funzione di dare residenza allo shén
(Mente), fornisce il calore necessario alla Milza per tra-
sformare e trasportare, stimola la funzione di separazio-
ne dell’Intestino Tenue, da alla Vescica e al Riscaldatore
Inferiore il calore necessario per trasformare ed espellere
i liquidi e fornisce all’Utero il calore necessario per man-
tenere il Sangue in movimento.

Se il Fuoco fisiologico viene meno, lo shén softrira di
depressione, la Milza non potra trasformare e trasporta-
re, I'Intestino Tenue non potra separare i liquidi, la Ve-
scica e il Riscaldatore Inferiore non potranno espellere i
liquidi e potra insorgere edema, mentre I’Utero diverra
Freddo con possibile infertilita.

Questo Fuoco fisiologico ¢ denominato Fuoco del
ming mén (Cancello della Vita) e deriva dai Reni.

Nota clinica

I Fuoco fisiologico e essenziale per tutti i processi del corpo
e per la mente. Un deficit del Fuoco fisiologico causera
depressione. Puo essere stimolato con la moxa su KI3 tai xi e
GV4 ming mén.

L’Acqua hala funzione di raffreddare e umidificare durante
tutte le funzioni fisiologiche per bilanciare I'azione riscal-

dante del Fuoco fisiologico. Anche I’Acqua ha origine dai
Reni. Quindji, l'equilibrio tra Acqua e Fuoco ¢ fondamenta-
le in tutti i processi fisiologici del corpo. Il Fuoco e ’Acqua
si bilanciano e si controllano in ogni processo fisiologico.
Quando il Fuoco ¢é fuori controllo e diventa eccessivo ha
la tendenza a divampare verso l'alto manifestandosi nella
parte superiore del corpo e nella testa con cefalea, occhi
rossi, faccia rossa o sete. Quando ¢ I’Acqua a divenire ec-
cessiva ha la tendenza a scorrere verso il basso, causando
edema alle gambe, poliuria o incontinenza urinaria.

Calore-Freddo

Leccesso di ydng si manifesta con Calore e 'eccesso di yin
si manifesta con Freddo. Per esempio, una persona con
eccesso di ydng puo sentire caldo, mentre una con eccesso
di yin puo avere sempre la tendenza a sentire freddo. I ca-
ratteri caldo e freddo si possono anche osservare diretta-
mente in certi segni. Per esempio, una tumefazione rossa e
calda al tatto indica Calore, mentre la parte inferiore della
schiena fredda al tatto indica Freddo nei Reni.

Rossore-pallore

Una carnagione rossa indica un eccesso di ydng (o un
deficit di yin), una carnagione pallida indica un eccesso
di yin (o un deficit di ydng).

Agitazione-calma

Agitazione, insonnia, nervosismo o tremori indicano
un eccesso di ydng. Un comportamento tranquillo, il
desiderio di restare fermi o la sonnolenza indicano un
eccesso di yin.

Secco-Umido

Ogni sintomo o segno di Secchezza, come occhi secchi,
gola secca, pelle secca o feci secche, indica un eccesso di
ydng (o deficit di yin). Ogni sintomo o segno di eccessiva
Umidita, come occhi umidi, rinorrea, foruncoli umidi
sulla pelle o feci non formate, indica un eccesso di yin (o
deficit di ydng).

Duro-Morbido

Le masse, tumefazioni o gonfiori, di consistenza dura
sono di solito dovute a un eccesso di ydng, mentre se
sono morbide sono dovute a un eccesso di yin.

Eccitazione-inibizione

Ogni volta che una funzione ¢ in uno stato di iperattivita
indica un eccesso di ydng; se ¢ invece in uno stato di ipo-
attivita indica un eccesso di yin. Per esempio, una fre-
quenza cardiaca elevata puo indicare un eccesso di ydng
del Cuore, mentre una frequenza cardiaca particolar-
mente bassa puo significare un eccesso di yin del Cuore.

=)
S

>
S
N



w
o
<
oc
i
=
]
U]
<
o
(@]
i
'_

Rapidita-lentezza

Questo dualismo si puo manifestare in due modi: nella
maniera in cui una persona si muove e nella modalita di
insorgenza delle manifestazioni.

Se i movimenti di una persona sono rapidi e se cam-
mina o parla in fretta, vi puo essere un eccesso di ydng.
Se sono lenti e cammina o parla lentamente, vi puo esse-
re un eccesso di yin.

Se sintomi o segni compaiono improvvisamente e
cambiano rapidamente indicano una patologia di tipo
ydng. Se, viceversa, appaiono gradualmente e cambiano
lentamente indicano una patologia di tipo yin.

Sostanziale-non sostanziale

Come gia spiegato, lo ydng corrisponde a uno stato di ag-
gregazione rarefatto e lo yin corrisponde a uno stato di
aggregazione denso e grezzo. Se lo ydng ¢ normale, le cose
sono mantenute in movimento, il gi fluisce normalmente
e iliquidi possono essere trasformati ed espulsi. Se lo ydng
¢ in deficit, il gi ristagna, iliquidi non sono trasformati ed
eliminati e lo yin prevale. Quindi lo ydng mantiene le cose
in movimento e in uno stato di fluidita o “non sostanzia-
lita”. Quando lo yin prevale, il potere di movimento e tra-
sformazione dello ydng viene meno, I'energia si condensa
in una forma e diventa “sostanziale”. Per esempio, se il gi
si muove normalmente nell’'addome, la funzione degli in-
testini di separare ed espellere i liquidi ¢ normale. Se lo
ydng viene meno e il gi diminuisce, il potere dello ydng di
muovere e trasformare ¢ compromesso, iliquidi non sono
trasformati, il Sangue non si muove; con il tempo la stasi
di gi da origine a una stasi di Sangue e, in seguito, a masse
fisicamente evidenziabili o tumori.

Trasformazione/cambiamento-
conservazione/accumulo

Lo yin corrisponde alla conservazione e all’accumulo, cio
si riflette nella funzione degli Organi yin che accumulano
il Sangue, i Liquidi Corporei, il jing, e li proteggono come
essenze preziose. Lo ydng corrisponde alla trasformazione
e al cambiamento, cio si riflette nella funzione dei Visceri
ydng che sono costantemente svuotati e riempiti e costan-
temente trasformano, trasportano ed espellono.

Quanto detto costituisce una guida generale che ci
permette, attraverso la teoria dello yin-ydng, di inter-
pretare le manifestazioni cliniche. Tutti i segni e sintomi
possono essere interpretati alla luce dei concetti finora
citati, dal momento che tutte le manifestazioni cliniche
sorgono da una separazione dello yin e dello ydng. In sa-
lute lo yin e lo ydng sono armonicamente mescolati in un
equilibrio dinamico.

Quando lo yin elo ydng sono cosi bilanciati, non posso-
no essere identificati come entita separate, e quindi non

si manifestano sintomi o segni di malattia. Per esempio,
se lo yin e lo ydng, il gi e il Sangue sono in equilibrio, il
viso avra un colore normale, roseo, e non apparira né
troppo pallido, né troppo rosso o troppo scuro ecc. In
altre parole, non si osservera nessun segno patologico.
Selo yin e lo ydng non sono in equilibrio, si separano; ci
puo essere troppo dell’uno o dell’altro e il viso puo appa-
rire troppo pallido (eccesso di yin) o troppo rosso (eccesso
di ydng). Lo yin e lo ydng, quindi, si manifestano quando
non sono in equilibrio. Se si osserva il simbolo dell’Ulti-
mo Supremo (Fig 1.6) mentre gira velocemente, ci si ac-
corge che le forme e i colori non possono essere distinti
poiché sono mescolati nella velocita di rotazione. Allo
stesso modo, quando lo yin e lo ydng sono bilanciati e si
muovono armoniosamente, non possono essere separati,
non sono visibili e i sintomi e i segni non si manifestano.
Tutti 1 sintomi e i segni possono essere interpretati
come la perdita dell’equilibrio tra lo yin e lo ydng Un al-
tro esempio: se lo yin e lo ydng sono bilanciati, I'urina ha
un normale colore giallo chiaro ed ¢ in quantita normale.
Se c’¢ un eccesso di yin, I'urina sara molto pallida, quasi
come l'acqua, e in grande quantita; se c’¢ un eccesso di
ydng, I'urina sara piuttosto scura e in quantita scarsa.

() —

Tutti i sintomi e i segni sono in ultima analisi dovuti
a un disequilibrio tra yin e ydng.

Tenendo presenti i principi generali del carattere yin
e ydng dei sintomi e dei segni, possiamo classificare le
principali manifestazioni patologiche come segue:

Ydng Yin

Malattia acuta

Insorge rapidamente

Rapide mutazioni
della patologia

Calore

Agitazione, insonnia

Respinge le coperte
Preferisce allungarsi nel letto
Arti e corpo caldi

Faccia rossa

Preferisce bevande fredde
Voce forte, parla molto

Respiro grosso

Sete

Urine scarse-scure

Stipsi

Lingua rossa con patina gialla
Polso pieno

Malattia cronica

Insorge gradatamente

Malattia che evolve
lentamente

Freddo

Sonnolenza, attenzione
rallentata

Vuole essere coperto

Sta rannicchiato

Arti e corpo freddi

Faccia pallida

Preferisce bevande calde

Voce debole,
non ama parlare

Respiro debole, superficiale

Assenza di sete

Urine pallide-abbondanti

Feci non formate

Lingua pallida

Polso vuoto




Infine, dopo avere discusso il carattere yin e ydng dei sin-
tomi e dei segni, occorre sottolineare che, nonostante sia
fondamentale la distinzione dello yin e dello ydng nelle
manifestazioni cliniche, tale teoria non € cosi dettagliata
da essere di utilita nella pratica clinica. Per esempio, se la
faccia ¢ troppo rossa, cio indica un eccesso di ydng. Tut-
tavia tale conclusione ¢ troppo generale per fornire una
qualche indicazione sul trattamento da seguire. Infatti,
la faccia puo essere rossa per Calore da Eccesso (Calo-
re-Pieno) o Calore da Deficit (Calore-Vuoto); entrambi
possono essere classificati come “eccesso di ydng”. Se &
rossa per Calore da Eccesso, bisogna ancora individuare
l'organo maggiormente coinvolto: potrebbe essere rossa
a causa del Fuoco del Fegato, del Fuoco del Cuore, del
Calore dei Polmoni o del Calore dello Stomaco. Il tratta-
mento ¢ differente per ogni caso.

La teoria dello yin-ydng, benché fondamentale, ¢ quin-
di troppo generale per fornire linee guida in base alle
quali scegliere il trattamento adeguato. Come vedremo
in seguito, deve essere integrata con la teoria delle Otto
Regole e con la teoria delle sindromi degli Organi e Vi-
sceri per essere applicata alle reali situazioni cliniche (si
vedano i Capp. da 30 e 42). La teoria dello yin-ydng ri-
mane tuttavia la base fondamentale per comprendere i
sintomi e i segni.

Linterdipendenza dello yin e dello ydng

Lo yin e lo ydng sono opposti, ma sono anche mutua-
mente dipendenti I'uno dall’altro. Lo yin e lo ydng non
possono esistere da soli e questo concetto appare eviden-
te se consideriamo la fisiologia del corpo. Tutti i processi
fisiologici sono il risultato dell’'opposizione e dell’inter-
dipendenza dello yin e dello ydng. La funzione degli Or-
gani Interni in Medicina Cinese mostra molto chiara-
mente I'interdipendenza dello yin e dello ydng.

Organi yin (zang) e Visceri ydng (fi)

Gli Organi e Visceri sono molto differenti nelle loro fun-
zioni, ma nello stesso tempo dipendono gli uni dagli altri
per lo svolgimento della loro attivita fisiologica. Gli Or-
gani dipendono dai Visceri per produrre il gi e il Sangue
dalla trasformazione del cibo. I Visceri dipendono dagli
Organi per il loro nutrimento, che deriva dal Sangue e
dal jing da questi accumulati.

Struttura e funzione degli organi

Ogni Organo ha una struttura, rappresentata dall’or-
gano stesso e dal Sangue e dai Liquidi Corporei che vi
fluiscono. Allo stesso modo, ogni Organo ha una fun-
zione che influenza la struttura ed ¢ da questa contem-
poraneamente influenzata. La struttura del Fegato, per

esempio, ¢ rappresentata dall’Organo stesso e dal San-
gue che esso conserva. La funzione del Fegato ¢ quella
di conservare il Sangue. Un’altra funzione del Fegato &
quella di assicurare il libero fluire del gi in tutto il corpo.
Assicurando il libero fluire del gi, il Fegato mantiene in
movimento anche il Sangue, consentendo dunque anche
una sua corretta conservazione nel Fegato stesso: que-
sto & un esempio di come la funzione del Fegato assiste
la struttura del Fegato. D’altra parte, al fine di svolgere
la sua funzione, il Fegato come Organo ha bisogno del
nutrimento del Sangue: questo ¢ un esempio di come la
struttura assiste la funzione.

Senza la struttura (yin), la funzione (ydng) non po-
trebbe essere svolta; senza la funzione, la struttura man-
cherebbe di trasformazione e movimento.

I1 “Su Wen” nel capitolo 5 dice: «Lo yin é all’Interno ed
é il fondamento materiale dello yang; lo yang ¢é all’Ester-
no ed é la manifestazione dello yin»'2.

Il mutuo consumo dello yin e dello ydng

Lo yin e lo ydng evolvono continuamente, quando uno
aumenta l’altro & consumato per salvaguardare l'equili-
brio. Cio si puo osservare nel crescere e decrescere del
giorno e della notte. Via via che il giorno giunge verso
la fine, lo ydng decresce e lo yin aumenta. Esattamente
la stessa cosa si puo osservare nel ciclo delle stagioni.
Quando giunge la primavera, lo yin comincia a decre-
scere e lo ydng ad aumentare. Quindi, per la semplice
conservazione del loro equilibrio, lo yin e lo ydng si “con-
sumano” mutuamente. Quando uno aumenta, laltro
deve diminuire. Per esempio, se il clima diventa torrido
(ydng), l'acqua (yin) del suolo evapora. Quindi:

e Seloyin é consumato, lo ydng aumenta
e Seloydng e consumato, lo yin aumenta
e Seloyin aumenta, lo ydng é consumato
e Seloydng aumenta, lo yin & consumato

Nel corpo umano, il mutuo consumo dello yin e dello
ydng puo essere osservato sia dal punto di vista fisiologi-
co sia da quello patologico.

Da un punto di vista fisiologico, ¢ un processo norma-
le che mantiene I’equilibrio delle funzioni fisiologiche.
Questo fenomeno pud essere notato in tutti i processi
fisiologici, come nella regolazione della sudorazione,
dell’urina, della temperatura del corpo, della respirazio-
ne ecc. Per esempio, in estate il clima ¢ caldo (ydng) e noi
sudiamo (yin) di piu; quando viceversa la temperatura
esterna € molto fredda (yin), il corpo comincia a tremare
(ydng) nel tentativo di produrre un po’ di calore.

Dal punto di vista della fisiologia, il mutuo consumo
dello yin e dello ydng puo essere osservato anche duran-

=)
S

>
S
N



w
o
<
oc
i
=
]
U]
<
o
(@]
i
'_

YANG

YIN
Fase 1: Fase 2: Fase 3: Fase 4:
mestruale post-mestruale centrale pre-mestruale

Figura 1.10 Le quattro fasi del ciclo mestruale

te l'alternanza yin-ydng del ciclo mestruale. II ciclo me-
struale puo essere diviso nelle quattro seguenti fasi:

Fase 1: fase mestruale

Fase 2: fase post-mestruale (pitu 0 meno la settimana dopo la
fine del flusso)

Fase 3: fase centrale del ciclo (piti 0 meno la settimana
circostante l'ovulazione)

Fase 4: fase pre-mestruale (pili 0 meno la settimana prima
dell'inizio del flusso)

Durante le fasi 1 e 2 lo ydng & in calo e lo yin in crescita,
lo yin sta cioé aumentando, mentre lo ydng viene consu-
mato. Nelle fasi 3 e 4 lo ydng ¢ invece in crescita e lo yin
¢ in calo, ovvero lo ydng sta aumentando mentre lo yin
viene consumato (Fig. 1.10). Dal punto di vista della me-
dicina occidentale, le prime due fasi corrispondono alla
fase follicolare, le seconde due alla fase luteinica.

Da un punto di vista patologico, lo yin e lo ydng posso-
no aumentare al di la dei loro valori fisiologici e portare
al consumo della loro qualita opposta. Per esempio, la
temperatura pud aumentare (eccesso di ydng) duran-
te una malattia infettiva. Cid puod causare secchezza
ed esaurimento dei Liquidi Corporei (consumo di yin).
Benché si possa concepire questo fenomeno come un
tentativo del corpo di ripristinare I’'equilibrio tralo yin e
lo ydng (i Liquidi Corporei e la temperatura) non si tratta
di un equilibrio normale, bensi patologico dovuto a un
eccesso di ydng. Si potrebbe proseguire dicendo che la
stessa temperatura € un tentativo del corpo di combatte-
re il fattore patogeno, ma cio non toglie che 'aumento di
temperatura rappresenta comunque un eccesso di ydng
che porta a un consumo dello yin.

Sempre dal punto di vista patologico, vi possono esse-
re quattro differenti situazioni di eccesso di yin o eccesso
di ydng, con consumo dello ydng e dello yin rispettiva-
mente, o consumo dello ydng o dello yin, che portano
rispettivamente a un apparente eccesso di yin o di ydng.

E importante sottolineare che l'eccesso di ydng e
il consumo dello yin non sono affatto la stessa cosa.
Nell’eccesso di ydng, il fattore principale & I'aumento
anormale dello ydng, che porta al consumo dello yin. Nel
consumo dello yin il fattore primario ¢ il deficit dello yin
che insorge spontaneamente e porta a un apparente ec-
cesso di ydng.

Cinque diagrammi posono aiutare a chiarire questo
concetto (Figg. 1.11-1.15).

Equilibrio di yin e ydng
(Fig. 1.11).

Eccesso di yin
(Fig. 1.12)

Un esempio ¢ quando un eccesso di Freddo nel corpo
(esterno o interno) consuma lo ydng, in particolare lo
ydng della Milza. Tale condizione ¢ di Freddo da eccesso
(Freddo-Pieno).

Yin Ydng

Figura 1.11 Equilibrio dello yin e dello ydng

Yin

Ydng
Figura 1.12 Eccesso diyin




Yin Ydng

Figura 1.13 Eccesso di ydng

Eccesso di ydng
(Fig. 1.13)

Un esempio ¢ quando un eccesso di Calore (che puo es-
sere esterno o interno) consuma i Liquidi Corporei (che
sono yin) e causa secchezza. Si crea quindi una situazio-
ne di Calore da Eccesso (Calore-Pieno).

Consumo dello ydng
(Fig. 1.14)

Accade quando l'energia ydng del corpo ¢ spontanea-
mente in deficit. La diminuzione dello ydng causa fred-
dolosita e altri sintomi che, in una certa misura, sono
simili a quelli dell’eccesso di yin. La situazione ¢ tutta-
via molto differente, poiché nell’eccesso di yin 'aspetto
principale ¢ lo yin in misura superiore al normale che
consuma lo ydng. Nel caso del consumo dello yding, la
diminuzione dello ydng & l'aspetto primario e lo yin &
solo apparentemente in eccesso. Questa situazione ¢ de-
nominata Freddo da Deficit (Freddo-Vuoto).

Consumo dello yin
(Fig. 1.15)

Si verifica quando le energie yin del corpo sono dimi-
nuite. La diminuzione dello yin puo portare a sintomi di

Yin Ydng

Figura 1.14 Consumo di ydng

Yin Ydng

Figura 1.15 Consumo diyin

Box 1.1 Mutuo consumo dello yin e dello ydng:

Calore e Freddo

1. Eccesso di yin = Freddo-Pieno.

2. Eccesso di ydng = Calore-Pieno.

3. Consumo dello ydng = Freddo-Vuoto.
4. Consumo dello yin = Calore-Vuoto.

apparente eccesso di ydng, come la sensazione di calore.
Di nuovo, questa situazione ¢ molto diversa da quella gia
vista nell’eccesso di ydng, in cui 'aspetto primario ¢ lo
ydng in misura superiore al normale. Nel caso del consu-
mo dello yin, questo & I'aspetto primario e lo ydng ¢ solo
apparentemente in eccesso. Tale situazione & chiamata
Calore da Deficit (Calore-Vuoto).

La distinzione tra Freddo da Deficit e Freddo da Ec-
cesso, come quella tra Calore da Deficit e Calore da Ec-
cesso, ¢ fondamentale nella pratica, in quanto in caso di
deficit & necessario tonificare, mentre in caso di Eccesso
occorre disperdere (si veda il Box 1.1).

Lintertrasformazione
dello yin e dello ydng

Sebbene opposti, lo yin e lo ydng possono trasformar-
si 'uno nell’altro. Questa trasformazione non accade a
caso, ma ¢ determinata dallo stadio di sviluppo e dalle
condizioni interne.

Innanzitutto, il cambiamento avviene quando le con-
dizioni sono mature, in un particolare momento nel
tempo. Il giorno non puo trasformarsi nella notte in
qualsiasi momento, ma solo quando sta per finire.

La seconda condizione di cambiamento & data dalle
qualita intrinseche di ogni cosa o fenomeno. Il legno puo
trasformarsi in carbone, ma la pietra non puo farlo.

I1 processo di trasformazione dello yin nello ydng e
viceversa puo essere osservato in molti fenomeni natu-
rali, come nell’alternanza del giorno e della notte, delle
stagioni e del clima.

Il principio di intertrasformazione dello yin e dello
ydng ha molte applicazioni nella pratica clinica. Capire
questo meccanismo ¢ importante per prevenire le ma-
lattie. Essendo consapevoli di come una cosa possa tra-
sformarsi nel suo opposto, possiamo prevenire questo
fenomeno e cercare di raggiungere un equilibrio, il che &
I'essenza della Medicina Cinese.

Per esempio, il lavoro eccessivo (ydng), senza riposo,
induce un estremo deficit (yin) delle energie del corpo.
Il fare troppo jogging (ydng) causa un polso molto lento
(yin). Il consumo eccessivo di alcol provoca una piacevo-
le euforia (ydng), seguita subito dopo dalla depressione
(yin). Le preoccupazioni eccessive (ydng) esauriscono

=)
§

>
S
N



w
o
<
oc
i
=
]
U]
<
o
(@]
i
'_

(yin) lenergia del corpo. Leccessiva attivita sessuale
(ydng) consuma il jing (yin).

Quindji, I'equilibrio nel nostro modo di vivere, nella
dieta, nell’esercizio fisico, nel lavoro, nella vita sentimen-
tale e sessuale ¢, in Medicina Cinese, I'essenza della pre-
venzione; capire come lo ydng si puo trasformare nello
yin, e viceversa, ci puo aiutare a evitare rapidi cambia-
menti dall’una all’altra situazione, cambiamenti che sono
dannosi per la nostra vita fisica ed emozionale. Evidente-
mente, niente ¢ piu difficile da raggiungere nella moder-
na societa occidentale che sembra strutturata in modo da
produrre continuamente sbalzi da un estremo all’altro.

La trasformazione dello yin e dello ydng puo inoltre
essere osservata nei cambiamenti patologici che si ri-
scontrano nella pratica clinica. Per esempio, il Freddo
esterno puo invadere il corpo e dopo un certo periodo
di tempo puo trasformarsi in Calore. Una condizione
di Eccesso puo facilmente trasformarsi in una condi-
zione di Deficit. Per esempio, un Calore eccessivo pud
danneggiare i Liquidi del corpo e causare un vuoto dei
Liquidi. Una condizione di Deficit puo trasformarsi in
una condizione di Eccesso. Per esempio, un deficit dello
ydng della Milza puo portare a una condizione di Ecces-
so di Umidita. E quindi estremamente importante essere
in grado di distinguere le trasformazioni yin-ydng nella
pratica clinica per trattare correttamente le varie condi-
zioni patologiche.

Obiettivi formativi

In questo capitolo hai imparato quanto segue.

e Come comprendere il concetto yin-ydng.

e La classificazione dei fenomeni in termini di yin-ydng.

e | quattro aspetti dell'interrelazione yin-ydng.

e Come applicare la teoria yin-ydng alla Medicina Cinese.

e Come capire i concetti di Deficit di yin, Deficit di ydng,
Eccesso di yin, Eccesso di ydng.

Domande per l'autovalutazione

1. Cosa rappresentano gli ideogrammi yin e ydng?

2. Perché la sinistra appartiene allo ydng e la destra allo yin?

3. Perché la forma circolare appartiene allo ydng e quella
quadrata allo yin?

4. Come si correlano yin e ydng alle quattro stagioni?

5. Sei sulla riva di un lago in una giornata molto calda e puoi
osservare il vapore salire dalla superficie dell'acqua: come
interpreti questo fenomeno in termini yin-ydng?

6. Quando lo ydng & preponderante, cosa accade allo yin?

7. Quando lo yin e in deficit, cosa accade allo ydng?

8. Spiega la relazione tra Sangue del Fegato e gi del Fegato
in termini yin-ydng.

9. Cita almeno cinque esempi di sintomi caratteristici
della opposizione yin-ydng.

10. Correla I'Eccesso di yin-ydng e il Deficit di yin-ydng a Calore

e Freddo (Pieno o Vuoto).

Per le risposte si veda I'Appendice 6.

NOTE

. Needham J 1977 Science and Civilization in China, vol.2. Cambridge
University Press, Cambridge, p. 303.

2. Ibid.

3. Una pill ampia discussione dello sviluppo storico della teoria dello
yin-ydng lungo il corso dei secoli va al di 1a dello scopo di questo libro.
Il lettore puo a questo proposito far riferimento ai seguenti testi:

« Fung Yu-Lan 1966 A Short History of Chinese Philosophy,
Macmillan, New York;

o Granet M 1967 La Pensée Chinoise, Albin Michel, Paris;

« Moore C A 1967 The Chinese Mind, University Press of Hawaii,
Honolulu;

« Needham J 1956 Science and Civilization in China, vol. 2,
Cambridge University Press, Cambridge.

« Wing Tsit Chan 1969 A Source Book in Chinese Philosophy,
Princeton University Press, Princeton.

4. Granet M 1967 La Pensée Chinoise, Albin Michel, Paris, p. 367.

5. 1979 The Yellow Emperor’s Classic of Internal Medicine - Simple
Questions (Huang Di Nei Jing Su Wen % 4% & % % ), People’s
Health Publishing House, Beijing, p. 44.

6. E interessante paragonarlo con l'atteggiamento culturale occidentale
che si ha nei confronti del concetto di sinistra e destra secondo cui
la sinistra & qualcosa di “cattivo” e la destra qualcosa di “buono”.
Consideriamo, per esempio, la parola “sinistro”, etimologicamente
correlata a “sinistra”, o “tiro mancino” o il concetto stesso di
“destrezza” inteso come “abilita”.

7. Simple Questions, p. 31.

8. Science and Civilization in China, vol. 2, p. 41.

9. Su Wen, p. 31.

10. Ibid., p. 77-78.

11. Ibid., p. 32.

12. Ibid., p. 42-43.

13. Lao Zi, Library of Chinese Classics, Foreign Languages Press, Beijing,
1999, p. 73.

—

LETTURE DI APPROFONDIMENTO

Fung Yu Lan 1966 A Short History of Chinese Philosophy, Free Press, New
York

Kaptchuk T 2000 The Web that has no Weaver - Understanding Chinese
Medicine, Contemporary Books, Chicago

Moore CA 1967 The Chinese Mind, University Press of Hawaii, Honolulu

Needham J 1977 Science and Civilization in China, vol. 2, Cambridge
University Press, Cambridge

Wang Bi 1994 The Classic of Changes (translated by RJ Lynn), Columbia
University Press, New York

Wilhelm R 1967 The I Ching, Routledge and Kegan Paul, London

Wing Tsit Chan 1969 A Source Book in Chinese Philosophy, Princeton
University Press, Princeton




